
FACULDADE DE SERVIÇO SOCIAL PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM

SERVIÇO SOCIAL

MESTRADO EM SERVIÇO SOCIAL

TATIANE DE MENEZES BEZERRA

"Faz parte da família": contradições do trabalho doméstico remunerado, uma narrativa a partir

da memória de quartinhos de empregada"

JUIZ DE FORA

2023



FACULDADE DE SERVIÇO SOCIAL PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM

SERVIÇO SOCIAL

MESTRADO EM SERVIÇO SOCIAL

LINHA DE PESQUISA

SUJEITOS SOCIAIS E SERVIÇO SOCIAL

TATIANE DE MENEZES BEZERRA

"Faz parte da família": contradições do trabalho doméstico remunerado, uma narrativa a partir

da memória de quartinhos de empregada"

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação em Serviço Social, Área de
Concentração Questão Social, Território,
Política Social e Serviço Social, da Faculdade
de Serviço Social da Universidade Federal de
Juiz de Fora Profª. Drª. Elizete Maria Menegat,
como requisito parcial para obtenção do título
de Mestre em Serviço Social.:

JUIZ DE FORA

2023





TATIANE DE MENEZES BEZERRA

"Faz parte da família": contradições do trabalho doméstico remunerado, uma narrativa a partir

da memória de quartinhos de empregada"

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação em Serviço Social, Área de
Concentração Questão Social, Território,
Política Social e Serviço Social, da Faculdade
de Serviço Social da Universidade Federal de
Juiz de Fora Profª. Drª. Elizete Maria Menegat,
como requisito parcial para obtenção do título
de Mestre em Serviço Social.: 

Aprovada em 13 de janeiro de 2023.

BANCA EXAMINADORA

Profª. Drª. Elizete Maria Menegat - Orientadora 
Universidade Federal de Juiz de Fora 

Profª. Drª.Magali da Silva Almeida 
Universidade Federal da Bahia

Prof. Dr. Marco José de Oliveira Duarte
Universidade Federal de Juiz de Fora





DEDICATÓRIA

Àqueles e àquelas que iniciaram o percurso antes de mim e permitiram que hoje eu pudesse
alcançar espaços que anteriormente nos foram negados.
À minha família, ao meu pai e, em especial, à Valmira (in memorium), minha mãe.
Ao meu companheiro, Lucas
À Cleonice Gonçalves (in memorium), primeira vítima de Covid-19, no Brasil, na cidade do
Rio de Janeiro e às demais vítimas
À minha querida amiga, Luzirene (in memorium).



Epígrafe

“Se você enfia uma faca de vinte e dois centímetros em minhas costas
e puxar quinze centímetros para fora, não haverá progresso. O
progresso vem quando se cura a ferida que o golpe fez. Eles nem
começaram a puxar a faca. Eles não admitem que a faca está lá.”

Malcom X



RESUMO:

A presente dissertação tem como objeto de estudo as relações entre trabalho

doméstico remunerado, mulheres negras e racismo. O objetivo central é refletir criticamente

em torno da trajetória histórica dessa profissão, majoritariamente constituída por mulheres

negras, cujo acesso aos direitos trabalhistas ocorreu muito tardiamente. Desde os primórdios

da colonização, coube à mulher negra escravizada um lugar socialmente desvalorizado nas

tarefas de reprodução da vida, determinado pela divisão sexista e racista do trabalho imposta

pelo padrão ocidental de poder que aqui veio se estabelecer.

No desenvolvimento teórico dos capítulos 1, 2 e 3, utilizei pesquisa bibliográfica,

documental e dados oficiais de órgãos do Governo Federal. No desenvolvimento do último

capítulo, combinei o método da Escrevivência, de Conceição Evaristo, e o método da

autoetnografia, empregado por Sílvio Matheus em sua tese, para reproduzir relatos de

experiência meus e contradições vividas pelas empregadas domésticas com quem mantive

elos estreitos desde a minha infância. No desenvolvimento prático, foi utilizado o método da

Escrevivência, a partir da obra de Conceição Evaristo combinado com a autoetnografia,

colhendo relatos de minha própria vivência e das empregadas domésticas que fizeram parte da

minha vida. Os dados são analisados a partir das pesquisas de Lélia Gonzaléz, Abdias

Nascimento, Clóvis Moura, Silvio de Almeida, Neusa Santos Souza e outros autores que

denunciam o racismo estrutural brasileiro e seus efeitos institucionais e no cotidiano. Desse

modo, deseja-se contribuir com a produção de políticas públicas antirracistas.

Palavras-Chave: Mulheres negras. Racismo. Trabalho doméstico remunerado. Emenda

Constitucional n°72. Lei Complementar 150. Escrevivência.



Abstract

The object of this dissertation is to study the relationship between paid domestic work, black
women, and racism. The central objective is to critically reflect on the historical trajectory of
this profession, which is largely made up of black women, whose access to labor rights
occurred very late. Since the beginning of colonization, the enslaved black woman had a
socially devalued place in the tasks of reproduction of life, determined by the sexist and racist
division of labor imposed by the western pattern of power that came to establish itself here.
In the theoretical development of chapters 1, 2 and 3, I used bibliographical and documental
research and official data from Federal Government agencies. In the development of the last
chapter, I combined Conceição Evaristo's Escrevivência method and the autoethnography
method, employed by Silvio Matheus in his thesis, to reproduce accounts of the experience of
suffering and contradiction lived by domestic workers with whom I have had and still have
close ties since childhood. In the practical development, I used the Escrevivência method,
based on the work of Conceição Evaristo combined with autoethnography, collecting accounts
of my own experience and of the domestic workers who are/were part of my life. The data is
analyzed based on the research of Lélia Gonzaléz, Abdias Nascimento, Clóvis Moura, Silvio
de Almeida, Neusa Santos Souza and other authors who denounce Brazilian structural racism
and its institutional and everyday effects. In this way, it is hoped to contribute to the
production of antiracist public policies.

Key-words: Black women. Racism. Paid domestic work. Constitutional Amendment 72.
Complementary Law 150. Escrevivência.



SUMÁRIO

Agradecimentos………………………………………………………………………......… 11

Introdução ...............................………………………………………………………........... 12

CAPÍTULO 1- COLONIALIDADE, RACISMO E SEXISMO ……………………….........16
1.1.  Colonialidade e Gênero……………………………………………………………........ 17
    1.1.1. Gênero, raça, corpo: “e eu não sou mulher?’............................................................. 18
1.2. A desumanização do negro ………………………………………………………….......24

CAPÍTULO 2 - RAÍZES DO EMPREGO DOMÉSTICO NO BRASIL……………….....…29
2.1 Sobre o alojamento das escravizadas nos serviços domésticos da casa grande………….31
2.2 Unidos na resistência: articulações entre escravizados da senzala e da casa grande…..... 34
2.3 Emprego doméstico na transição do trabalho escravizado para o trabalho livre: a
emergência da “alugada”..........................................................................................................42
2.4 De mãe pra filha: da mucama à figura contemporânea da empregada doméstica -
“Mucama Permitida” ………………………………………………………………………...55

CAPÍTULO 3 - CIDADANIA, RACISMO E EXCLUSÃO…………………………........…60
3.1 Legislação trabalhista, emprego doméstico e subcidadania……………………………...63
3.2. No olho do furacão: desigualdade racial e covid-19……………………………………..76

Capítulo 4 - “FAZ PARTE DA FAMÍLIA”: UMA ESCREVIVÊNCIA DAS NARRATIVAS
DOS QUARTINHOS DE EMPREGADA…............................................................…..……. 79
4.1. Uma escrita sobre as vivências de Valmira e de outras empregadas “em casas de
família.......................................................................................................................................89
4.2. Privilégio racial na condução dos atendimentos da sala amarela: “Os médicos estão
escolhendo quem vai morrer”......………..……………………………………………….......99

Considerações finais…………………………………………………………………..……102

Referência Bibliográfica………………………………………………………………...…106



AGRADECIMENTOS

A presente dissertação teve muitas pessoas decisivas para o desenvolvimento e
gostaria de demonstrar o meu agradecimento.

Aos meus pais, Gilmar e Valmira (in memorium), irmãos, companheiro, Lucas, e
amigues, Tarcísio, Lumie, Sidney entre outros. Aqueles que dedicaram algumas horas para me
ouvir/ler o que havia proposto em minha pesquisa e deram sugestões significativas para o
andamento da pesquisa.

Em especial, agradeço à minha orientadora Professora Doutora Elizete Maria
Menegat, por toda sua dedicação e empenho. Sugerindo e apontando caminhos, quando
necessário, para que o desenvolvimento da pesquisa fosse da melhor forma possível, sem me
desmotivar.

Agradeço aos professores da banca doutores Magali da Silva Almeida e Marco José de
Oliveira Duarte, que, desde a sua participação no exame de qualificação, contribuíram para o
aprofundamento da pesquisa.

Agradeço a todos os funcionários das bibliotecas da Universidade Federal de Juiz de
Fora, aos funcionários do Arquivo Nacional do Rio de Janeiro e demais espaços de pesquisa
em que foram sempre solícitos aos meus pedidos.

Agradeço à CAPES pela bolsa de estudos que proporcionou a minha permanência na
Universidade como pesquisadora. Sem este financiamento não teria sido possível realizar esta
pesquisa.



Introdução

O objeto encontra o pesquisador ou o pesquisador encontra o objeto? Quando

iniciamos uma pesquisa nos preocupamos em responder a relevância e a razão que nos leva a

pesquisar.

Como filha, sobrinha e amiga de empregadas domésticas que me rodeavam desde a minha

infância, ouvi muitos relatos de dor e sofrimento que elas traziam como vivências difíceis e

contraditórias experimentadas a partir de um lugar de trabalho, as casas de família, onde lhes

reservavam os quartinhos de empregada. Além dos relatos, trago, também, memórias da

minha vivência quando acompanhava minha mãe no trabalho. Recordo das vezes que saíamos

cedo do Complexo do Alemão para seguirmos até o ponto de ônibus através das duas

conduções para chegar na Urca (Zona Sul do Rio de Janeiro) e adentrar no mundo dos

quartinhos de empregada e suas muitas violações de direito. Iniciamos subindo pelo elevador

de serviço como bem diz Jorge Aragão “Elevador é quase um templo” e empregada doméstica

não poderia ousar adentrar este espaço privilegiado, o elevador social. Iniciava ali o marcador

racial, cada qual com seu espaço.

Diante disso, penso que o presente objeto de estudo encontrou a pesquisa da

dissertação aqui apresentada. As histórias que ouvia de minha mãe ou aquelas que meus

olhos-ouvidos se depararam quando eu acompanhava minha mãe nas casas de família. Das

muitas ligações que recebi, ao fundo ouvia o pranto de dor que carregavam e a esperança que

tinham da aposentadoria. Em resumo, elas manifestavam que era insuportável sentir sobre

seus corpos, o peso do racismo cotidiano, estrutural e institucional.

A presente pesquisa foi produzida a partir de reflexões sobre a relação entre famílias

brancas e empregadas domésticas negras. A partir de um espaço de opressão, mas também de

espaços inventados por estes sujeitos construídos por relações racistas repassadas para seus

descendentes. Em especial, um foco nas histórias de mulheres negras que fazem parte das

ditas “casas de família”, histórias que ao serem contadas nos trazem ou refletem sobre o

tratamento que recebem os corpos negros. Como Neusa Santos Souza (1983) nos diz acerca

da ordem social escravocrata, essas mulheres são representadas como socialmente inferiores.

Mesmo na contemporaneidade foram criados novos elementos para justificar essa

representação e, assim, foram forjadas atribuições negativas à população negra para que

mantivessem os limites da antiga ordem social. Produziremos, mais uma forma de investigar

como esta profissão nos remete à reflexão das articulações possíveis com o passado para

compreender o presente. E por parte desta categoria profissional. Ouvir estas mulheres negras

12



e as situações de todos os obstáculos criados, nos remete ao entendimento de como a raça é

fator de impedimento necessário para não se ter acesso pleno a direitos, e poder ser

considerada cidadã.

A dissertação em seu primeiro capítulo “Colonialidade, racismo e sexismo”,

desenvolve o debate acerca da formação do Brasil, ressaltando o olhar para a população

indígena e negra, entrelaçando o serviço doméstico, trabalho exclusivo dos escravizados.

Neste capítulo é desenvolvido o debate sobre a invenção da América1 e a construção

da identidade moderna dividindo o mundo entre os colonizados e os colonizadores, negros e

brancos, trazendo a ideia de inferiozação da população não branca. Nesse momento

dialogamos com BOTELHO (2013) e Quijano (2005) que trazem a ideia de que, o sistema

capitalista, na sua gênese, foi responsável pela divisão racial entre negros e não negros, bem

como pela criação de uma forma de poder colonial que impôs uma pretensa superioridade dos

brancos sobre os negros. O mundo foi racialmente dividido e mantido sob um modelo de

dominação racial. Reforçando com o debate sobre racismo estrutural através da fala de Silvio

Almeida (2019), além do racismo institucional ressaltado sobre as legislações presentes no

Brasil como forma de afastamento desses povos do acesso à cidadania, pensar na colonização

e a escravidão baseada na raça em sua relação à exploração do trabalho por meio da violência

brutal contra os negros. O trabalho aqui desenvolvido pelos escravizados teve uma enorme

importância para a economia capitalista colonial. Seguindo as formas de controle e exploração

do trabalho que estão articuladas com a distribuição racista e sexista do trabalho, os salários e

postos de comando da administração colonial ficaram nas mãos dos homens brancos. Esta

dissertação preocupou-se em olhar este passado e refletir sobre as estruturas deste padrão de

divisão racista e sexista do trabalho, e sua permanência na contemporaneidade.

Sigo no segundo capítulo “Raízes do trabalho doméstico no Brasil", que desenvolve

o debate acerca da gênese do trabalho doméstico. É importante frisar que era composto por

diversas funções dentro e fora da casa grande. Funções tais como a ama de leite, ama seca,

mucama, cocheiro, cozinheira, escravos de ganho, lavadeiras, copeiros, arrumadeiras entre

outros. Nosso olhar em especial é direcionado às mulheres negras escravizadas, livres ou

libertas, que garantiram as tarefas de reprodução da vida na casa grande, que começa a tomar

forma de um espaço feminino. As mulheres negras permaneceram responsáveis pelos afazeres

domésticos e a criação dos filhos da sinhá, mesmo quando se tratavam de livres ou libertas.

1 O autor utiliza-se da categoria “invenção” para a América, fazendo uma crítica à ideia romantizada de conquista
e descoberta, contraditória com a história de invasão e descaracterização deste território que já existia com seus
habitantes muito antes dos colonizadores chegarem. Traz a ideia de invenção como justificativa da colonização
dos grupos dos conquistados.

13



Uma relação estruturada pelo homem branco que dividiu a humanidade em colonizadores e

colonizados, em superiores e inferiores, em não negros e negros, onde ser branco significa ser

Humano, e ser negro, uma não-humanidade. Importante dizer que mesmo nesta

hierarquização racial e inferioridade do negro, foram estas mulheres negras que amamentaram

e criaram as crianças brancas da casa grande e transmitiram, inclusive, seus modos de

cuidado, influenciando decisivamente na sua educação.

Vivemos em uma sociedade que traz consigo marcas e cicatrizes não curadas da

escravidão. Compreender isso é fundamental para que possamos entender o Brasil de hoje.

Sobretudo, para entender a categoria profissional que é objeto desse estudo, às empregadas

domésticas. Uma vez que estamos falando do trabalho doméstico pago, precisamos entender a

gênese do serviço doméstico desempenhado pelos escravizados, em especial a análise das

mucamas e escravas de ganho no passado e, atualmente, desempenhadas pelas empregadas

domésticas. É necessário, então, compreendermos as relações de gênero e raça as quais essas

trabalhadoras estão circunscritas. Acompanhamos com a interseccionalidade entre gênero e

raça, e a seguir com classe e como essas categorias são imprescindíveis para a análise de

nosso objeto. A construção de gênero traz ao debate os papéis impostos à condição de ser

homem ou ser mulher numa sociedade que se estruturou a partir dos modelos colonialistas.

No terceiro capítulo, realizei um estudo sobre determinadas faces da relação entre

Legislação trabalhista, emprego doméstico e subcidadania. Durante a pesquisa vieram

indagações acerca do trabalho doméstico, como teria sido a mudança na vida dessas mulheres

com a contrarreforma trabalhista, problematizou-se como historicamente a luta dessas

mulheres para alcançar direitos como as demais categorias profissionais seria influenciada

com as mudanças no mundo do trabalho, sobretudo através Projeto de Lei nº 6.787/2016 -

Reforma Trabalhista, transformado na Lei ordinária nº 13.467, DE 13 DE Julho de 2017.

Analisarei os dados estatísticos do IBGE em relação ao trabalho doméstico, as leis de

regulamentação nos dias atuais e as condições de vida da população brasileira e o mercado de

trabalho. Entendemos que estes dados muito nos dizem acerca da formação brasileira e como

influenciam a categoria profissional, empregadas domésticas. Para isso, utilizarei tais

referências bibliográficas: Síntese dos indicadores sociais (IBGE, 2019).

Com uma rápida análise de dados estatísticos do IBGE, podemos nos indagar se houve

avanços por parte da legislação desta categoria profissional. Neste capítulo será indagado: O

que os dados demonstram numa distribuição percentual? Quantas empregadas domésticas

seguem com carteira assinada? A PEC das domésticas significou avanços para esta categoria?

A contrarreforma trabalhista teve algum impacto na vida dessas mulheres?

14



No quarto capítulo, “Faz parte da família”: uma escrevivência das narrativas dos

quartinhos de empregada combinei o método da escrevivência, criado pela autora

Conceição Evaristo, com o método da autoetnografia, utilizado na tese do Sílvio Matheus

Alves Santos, para dar escrita ao que, aqui, denominamos de narrativas dos quartinhos de

empregada reforçando a memória dos relatos das empregadas domésticas. Na utilização

destes métodos vem como grande desafio ao traçar a metodologia de descrição de certos

aspectos do racismo que afetam essas mulheres negras, empregadas como domésticas. Neste

capítulo trata de aspectos das nossas próprias vivências como pesquisadores, e ao mesmo

tempo como objetos de estudo, somos observadores e observados, como parte integrante do

ser pesquisado. Aqui serão apresentados alguns relatos meus e de algumas vivências de

mulheres negras do trabalho remunerado nas casas de família que encontrei ao longo de

minha jornada vivida e os muitos processos de enfrentamento ao racismo e sexismo e suas

muitas histórias de resistência.

15



CAPÍTULO 1 – COLONIALIDADE, RACISMO E SEXISMO

O Brasil foi o último país a abolir a escravidão do trabalho que durou trezentos e trinta

e nove anos. Através dos registros históricos, pode-se verificar que o colonizador português

manteve uma relação brutal e patriarcal de dominação dos corpos das mulheres negras. O

colonizador estruturou relações desumanizadas com a mão de obra escravizada de homens e

mulheres africanos.

Conforme BOTELHO (2013), o capitalismo se estruturou a partir do colonialismo, da

escravidão, do estupro, do genocídio e da violência generalizada contra os negros. Botelho

(2013) argumenta que a construção da identidade moderna encontra-se atrelada à "invenção"

da América. Foi durante o processo de colonização da América que a Europa se afirmou

como centro do capitalismo mundial, não apenas centro geográfico, mas também centro

histórico cujo marco foi a viagem de Cristóvão Colombo e a invenção do Novo Mundo.

Conforme o autor: “Com as navegações e a formação do mercado mundial, a Europa se torna

o Centro a partir do qual se interligam a América (suas terras de além-mar), a África (futura

fornecedora de força de trabalho escrava) e a Ásia (fonte das tão disputadas especiarias)”

(BOTELHO, 2013, p. 4).

Aníbal Quijano (2005) traz uma importante contribuição para compreendermos a

dinâmica histórica do surgimento da América. Em seu texto “A Colonialidade do poder,

eurocentrismo e América Latina”, o autor aborda a invenção da América juntamente com o

surgimento do capitalismo colonial/moderno eurocêntrico. O autor aponta a forma nova de

poder que foi criada a partir da dominação e colonização dos territórios da América pelo

mundo europeu a partir de 1500. Um dos traços principais que constituiu este novo padrão de

dominação foi a classificação da população mundial com base na raça, dividindo

conquistadores e conquistados, brancos e negros, a partir de uma suposta ideia de

inferioridade da população não branca. A América e, consequentemente, o mundo foi

racialmente dividido, o que trouxe identidades sociais novas, tais como índios e negros.

Também para Silvio Almeida (2019) as circunstâncias históricas vinculadas à gênese

do capitalismo e à colonização dos continentes periféricos definiram um novo formato de

dominação baseado na raça2. A expansão territorial do capitalismo com a anexação das

Américas, a partir do século XVI, produziu a base do que seria definido como homem

2 Raça é baseada na dicotomia não negros x negros, conceito que emerge na modernidade em que sua
utilização passa para classificação e divisão das raças para a utilização do domínio, através do conceito homem
universal cria-se essa clivagem, importante frisar o gênero, raça e sexualidade, homem branco cis hetero. “Seu
sentido está inevitavelmente atrelado às circunstâncias históricas em que é utilizado” (ALMEIDA, 2018, p. 19).

16



universal, branco, cis, hetero e cristão. Almeida (2019) afirma que a dominação estava posta a

partir da figura do homem branco reforçando o discurso da inferioridade racial dos povos

colonizados. As demais categorias e, especialmente, os sistemas culturais não europeus

ficaram fora desse ideal de homem Universal, ou seja, a cultura renascentista se impôs sobre a

multiplicidade da existência humana de forma assimétrica. Botelho (2013) afirma que “as

diferentes formas de inserção social na maquinaria do mercado (diferentes formas de

produzir) estão atreladas à classificação social diversa, isto é, ao gênero e às raças

consideradas inferiores do ponto de vista da subjetividade burguesa” (BOTELHO, 2013, p.

197).

Quijano (2005) analisa esse novo modo de dominação racial acrescentando que o seu

objetivo foi unicamente a expansão do sistema de produção de mercadorias que se

concentrava na Europa. As relações sociais foram fundamentadas em relações de dominação,

nas quais estão associadas a hierarquias com lugares e papéis sociais correspondentes, ou seja,

raça e identidade racial são os principais instrumentos de classificação social.

A colonização e a escravidão baseada na raça estavam ligadas à exploração do

trabalho por meio da violência brutal contra os negros. O trabalho dos escravizados negros

adquiriu enorme importância para o crescimento da economia capitalista colonial. Segundo as

formas de controle e exploração do trabalho articuladas com a distribuição racista do trabalho,

os salários e postos de comando da administração colonial ficaram nas mãos dos brancos. Os

padrões desta divisão racista do trabalho, bem como suas consequências, ainda perduram na

contemporaneidade.

1. 1. Colonialidade e gênero

A autora Lugónes (2014) debate acerca da colonialidade de gênero através da análise

da organização do mundo pela Modernidade. Ela afirma que o sistema moderno colonial de

gênero aprofunda a lógica opressiva ocidental. As suas dicotomias hierárquicas e a lógica

categorial são o eixo central do pensamento capitalista colonial moderno sobre raça, classe,

gênero e sexualidade. Conforme a autora, é possível identificar organizações sociais que

existem e resistem a este molde imposto pela modernidade. A partir da referência nos

trabalhos de Juan Ricardo Aparicio e Mario Blaser (2008), a autora denomina aqueles que

resistem como os “não modernos”.

Este debate nos remete a pensar como os “não modernos” se constituíram como

organizações sociais que confrontam a lógica de dominação imposta na modernidade. A

autora nos faz pensar acerca da dicotomia entre o humano e o não humano criada na

17



modernidade a serviço do homem universal/ocidental. Juntamente com outras distinções

hierárquicas e dicotômicas como homem x mulher:

Essa distinção tornou-se a marca do humano e a marca da civilização. Só os
civilizados são homens ou mulheres. Os povos indígenas das Américas e
os/as africanos/as escravizados/as eram classificados/as como espécies não
humanas – como animais, incontrolavelmente sexuais e selvagens
(LUGÓNES, 2014, p. 936).

Conforme a autora, o homem cis, branco, burguês europeu tornou-se o sujeito/agente,

apto a decidir para o contexto da vida pública e do Estado. Este seria o civilizado, cristão,

heterossexual. Acerca da mulher branca cis européia, a autora afirma que seu papel foi

condicionado à reprodução da raça e do capital “por meio de sua pureza sexual, sua

passividade, e por estar atada ao lar a serviço do homem branco europeu burguês”

(LUGÓNES, 2014, p.1). Lugones analisa a brutalidade do sistema moderno colonial de

gênero, segundo o qual os colonizados foram genericamente condenados como não humanos,

não civilizados e as mulheres consideradas bestiais e, portanto, não gendradas, promíscuas,

grotescamente sexuais e pecaminosas. E, consequentemente, entendidos como aberrações da

perfeição masculina (LUGÓNES, 2014). Para pensar a relação entre o gênero e o corpo,

seguimos a narrativa no tópico seguinte, "Gênero, Raça, corpo: ‘e eu, não sou mulher?’’

1.1.1 Gênero, raça, corpo: “e eu, não sou mulher?”

Uma vez que seguiremos a análise falando das escravizadas na história passada do

serviço doméstico e, atualmente, das empregadas domésticas, surge a necessidade de

compreendermos as relações de gênero nas quais estas mulheres estão circunscritas. A seguir,

faremos um esforço para tratar a interseccionalidade entre gênero e raça, categorias que são

imprescindíveis para a análise de nosso objeto.

A invenção de gênero traz ao debate os papéis impostos à condição de ser homem ou

ser mulher. O debate tradicional acerca do gênero teve início a partir de uma forma

eurocêntrica de entender a realidade social. Quando pensamos na categoria mulher, nos

remetemos aos papéis sociais pré-definidos. Mas, veremos aqui que não podemos adotar essa

forma ocidental de divisão sexual como modelo para analisar outras sociedades.

Inicialmente atentaremos para os limites do feminismo clássico de Simone de

Beauvoir (2008), mas apresentaremos seu debate teórico com a frase clássica "Ninguém nasce

mulher, torna-se mulher” em que há distinção entre gênero e sexo biológico. O primeiro

18



refere-se o que culturalmente significam estes corpos e o segundo o que são anatomicamente.

A autora apresenta o ponto de vista biológico e o confronta com papéis que são socialmente

construídos e, obviamente, sem nenhuma fundamentação biológica.

Beauvoir (2008) faz referências ao papel social e ao que se espera que estes corpos

desempenhem na sociedade. Mas o que é proposto acaba por considerar a categoria “mulher”

como universal e não reconhece as diferenças que existem no seu interior, tais como raça,

classe, sexualidade etc. Este movimento dado por Beauvoir (2008), segundo algumas

pensadoras, não dá conta de outras categorias de mulher, tais como a mulher negra e africana.

Um exemplo é o trabalho da autora nigeriana Oyèrónké Oyěwùmí (2017), que nos faz refletir

que a categoria mulher é uma invenção ocidental. Ela desenvolve sua pesquisa em torno de

algumas sociedades africanas demonstrando que esta categoria não está presente nestas

sociedades.

Ao pensarmos nas relações sociais dos povos originários e africanos, verificamos

formas diferenciadas das relações humanas. Nestes povos, não havia a divisão sexual do

trabalho e nem a forma generificada de se relacionar tal como na sociedade ocidental

moderna. A autora traz o exemplo do povo Iorubá tradicional3, em que a relação de poder está

fundamentada na senioridade4 e não na anatomia ou na visualidade do corpo.

Ao analisar a Língua Yorubá tradicional, a nigeriana demonstra como não há

marcadores de gênero, apesar das modificações devido à colonização. O que também

podemos perceber na Língua Crioulo de Guiné-Bissau, a qual não tem marcadores de gênero,

apesar de ter influência do Português de Portugal.

Oyěwùmí (2004) desenvolve um debate acerca de gênero em algumas sociedades

africanas, afirmando que o ocidente racializa o conhecimento, pois tudo que vem do homem

branco se afirma como base do conhecimento supostamente superior, como fonte de

inspiração. Finaliza o trecho dizendo: “Na verdade, o privilégio de gênero masculino como

uma parte essencial do ethos europeu está consagrado na cultura da modernidade”

(OYĚWÙMÍ, 2004, p. 1). Uma hierarquização do conhecimento, segundo a qual homens

brancos detém o “privilégio” do saber imposto ao restante da humanidade como única fonte

de conhecimento.

4 A autora nos diz que a base que determinava a organização social era a senioridade, baseada na idade
cronológica. E como fundamento da relação social Iorubá é relacional e dinâmica; e, ao contrário do gênero, não
é focada no corpo.

3 Grupo étnico pertencente ao Sul da Nigéria, e que conta com milhões de descendentes no Brasil, por
conta do tráfico negreiro. Sua presença é marcante na cultura brasileira, com os penteados (o nagô); na culinária
com o acarajé, moqueca, bobó; na religião com o candomblé e o culto a divindades como Ogun, Oxum, Xangô
entre outros.

19



Como pensar a influência do feminismo branco nos debates sobre o tema? Como se

dá a classificação de exploração das mulheres sob o olhar branco? A autora questiona a

conceituação de família nuclear. Ela afirma ser uma forma especificamente europeia,

informando que o movimento feminista branco trouxe o debate centrado na família e nas

relações sociais privadas acerca da categoria gênero tornando-a pública. A mesma continua:

“Pesquisadoras feministas usam gênero como o modelo explicativo para compreender a

subordinação e opressão das mulheres em todo o mundo” (OYĚWÙMÍ, 2004, p. 2). De uma

só vez, elas assumem tanto a categoria "mulher" e sua subordinação ao “homem” como

universais. Mas gênero é antes de tudo uma construção sociocultural. E, na discussão clássica

sobre gênero, não há a inserção dos debates acerca de raça e classe. Vejamos:

Muitos estudiosos têm criticado o gênero como um conceito universal e têm
mostrado a medida em que ele é particular a políticas de mulheres
anglófonas/americanas e brancas, especialmente nos Estados Unidos. Talvez
a crítica mais importante de articulações feministas de gênero é aquela feita
por uma série de estudiosas afro-americanas que insistem que nos Estados
Unidos de forma alguma o gênero pode ser considerado fora da raça e da
classe (OYĚWÙMÍ, 2004, p. 3).

Para a autora, a família nuclear é classificada como “família generificada por excelência”,

composta por mulher subordinada, marido patriarcal juntamente com filhos e filhas. Segundo

suas palavras, “Em uma família generificada, encabeçada pelo macho e com dois genitores, o

homem chefe é concebido como ganhador do pão, e o feminino está associado ao doméstico e

ao cuidado” (OYEWIMI, 2004, p. 4). A autora também faz uma crítica à experiência

universal da categoria mulher e afirma que o reconhecimento do ser mulher ainda está

enraizado na categoria esposa. Ela afirma que, metodologicamente, a unidade de análise é a

família nuclear, que interpreta as mulheres (brancas de classe média) como esposas, porque

esta é a única maneira que elas aparecem dentro da instituição. A extensão do universo

feminista que aparece como tema, então, é a casa (OYĚWÙMÍ, 2004). Nesta teia de debates,

a maternidade paira em torno da presença ou não do marido, gerando rótulos e estigmas como

os de “mãe solteira” e, mais tarde, “mãe solo”. Oyěwùmí indica que devemos pensar nos

problemas vivenciados pela mãe e não associar suas vivências na ausência de companheiro,

pois isso significa que, mesmo quando não está numa relação matrimonial, a mulher é fruto

da criação de uma categoria que está presa à concepção de família nuclear.

Outro apontamento importante faz Angela Davis:

O sistema escravista definia o povo negro como propriedade. Já que as
mulheres eram vistas, não menos do que os homens, como unidades de
trabalho lucrativas, para os proprietários de escravos elas poderiam ser
desprovidas de gênero. Nas palavras de um acadêmico, “a mulher escrava

20



era, antes de tudo, uma trabalhadora em tempo integral para seu proprietário,
e apenas ocasionalmente esposa, mãe e dona de casa”. A julgar pela
crescente ideologia da feminilidade do século XIX, que enfatizava o papel
das mulheres como mães protetoras, parceiras e donas de casa amáveis para
seus maridos, as mulheres negras eram praticamente anomalias (DAVIS,
2016, p. 24).

Conforme vimos, pensar na categoria mulher presa à concepção da família nuclear e

padronizar o ser mulher é ignorar as demais vivências de outros povos, tais como os povos

originários e africanos, que não tinham relação de poder definida pelo gênero tal qual o

europeu. Quando o colonizador chegou nestas sociedades, impôs-lhes uma desumanização ao

classificá-los como não humanos, por não apresentarem as formas e relações sociais do

mundo ocidental, como bem apontou Davis. Particularmente, os corpos identificados, pelos

colonizadores, como mulheres foram vítimas de estupro para que assim elas fossem

associadas à condição meramente de fêmeas selvagens e atrasadas que não pertencem a si,

mas, a outrem. Foram subordinadas às novas formas de opressão e padronização de

comportamento do branco e, conforme Davis (2016), associadas às anomalias. Escravizadas

pelo colonizador ocidental, foram postas na condição de fêmeas. Os corpos destas mulheres

passaram a ser utilizados para a reprodução de mão de obra. O seu ventre foi disposto como

máquina de gerar mais mão de obra, forçadas a gerar filhos que elas não podiam maternar.

Não eram vistas como mulheres, não estavam inseridas na categoria gênero, mas apenas como

negras, até mesmo pelas mulheres brancas que comandavam o serviço doméstico da casa

grande. Na divisão sexual dos papéis da família patriarcal, as mulheres brancas eram as

responsáveis pela ordem e o bom funcionamento do lar e o homem branco, por sua vez, era o

gestor financeiro. As mulheres brancas que terceirizavam o serviço doméstico dividiam-se

entre as que podiam pagar pelo aluguel e aquelas que podiam comprar escravizados, homens e

mulheres, podendo ainda alugá-los e/ou mantê-los no serviço doméstico. Conforme nos diz

Davis (2016):

Mas as mulheres também sofriam de forma diferente, porque eram vítimas
de abuso sexual e outros maus-tratos bárbaros que só poderiam ser infligidos
a elas. A postura dos senhores em relação às escravas era regida pela
conveniência: quando era lucrativo explorá-las como se fossem homens,
eram vistas como desprovidas de gênero; mas, quando podiam ser
exploradas, punidas e reprimidas de modos cabíveis apenas às mulheres, elas
eram reduzidas exclusivamente à sua condição de fêmeas (DAVIS, 2016, p.
25).

A luta dessas mulheres negras estava fundamentada, desse modo, no direito de

existir, na retomada do seu corpo, na humanidade do ser. Ao analisar o contexto

21



estadunidense quanto à escravidão e racialização dos negros, Angela Davis (2016) apresenta

uma fala expressiva de Sojourner Truth, abolicionista e ex-escravizada estadunidense, ativista

no período em que houve intersecção entre as lutas pelo sufrágio feminino e pela abolição da

escravidão dos negros. Durante um debate que ocorreu na convenção de mulheres de Ohio,

em 1851, Truth indagou ao público: “E eu não sou mulher?”:

Aquele homem ali diz que as mulheres precisam ser ajudadas em carruagens,
erguidas sobre valas e ter o melhor lugar em todo lugar. Ninguém me ajuda
em carruagens, ou em poças de lama, ou me dá o melhor lugar! E eu não sou
mulher? Olhe para mim! Olhe meu braço! Eu arei e plantei, e juntei a
colheita nos celeiros, e homem algum poderia estar à minha frente (TRUTH,
1851, apud DAVIS, 2016, p.77).

Truth questionou o padrão branco de feminilidade das mulheres. Mas que mulheres?

Mulheres brancas da classe média e alta. Conforme Davis, essa abolicionista negra marcou

uma ruptura com as definições sociais acerca da suposta “pureza” (idealizada) das mulheres

brancas. O olhar branco sobre estes corpos nos diz muita coisa acerca de quem seria homem e

de quem seria mulher: os escravizados, os livres e os libertos eram apenas negros. Davis diz

que o discurso teve outras implicações, devido a resposta às atitudes racistas das feministas

brancas à fala de Truth:

Não foram poucas as mulheres reunidas em Akron que inicialmente se
opuseram às mulheres negras terem voz na convenção, e os opositores dos
direitos das mulheres tentaram tirar vantagem desse racismo. Nas palavras
de Frances Dana Gage:
“As líderes do movimento tremeram ao ver uma mulher negra alta, magra,
usando um vestido cinza e um turbante branco sob um chapéu rústico, que se
dirigia de forma decidida para o interior da igreja, caminhando com ar de
rainha pela nave, sentando-se aos pés do púlpito. Um burburinho de
desaprovação foi percebido em todo o salão, e ouvidos apurados escutaram:
‘Coisa de abolicionista!’, ‘Eu avisei!’, ‘Vai lá, nega!’ (DAVIS, 2016, p. 79).

Davis afirma que ao repetir por quatro vezes “Não sou eu uma mulher?” Ela colocava

em evidência as categorias classe e raça, pois nem todas as mulheres eram brancas e de classe

média, muito menos da burguesia e muitas ainda estavam no cativeiro. A categoria mulher

serviria apenas para designar as mulheres brancas.

A autora Lélia Gonzalez (2020) em seu artigo “Racismo e sexismo na cultura

brasileira” faz importantes apontamentos para as categorias: mulata, doméstica e mãe preta. E

nos remete a situar a mulher negra no mito da democracia racial. Gonzalez (2020) diz que é

importante pensar nesse lugar a partir da interpretação do duplo fenômeno racismo e sexismo

e como essa articulação tem efeitos violentos sobre a mulher negra. Em sua narrativa, a

22



mesma traz os resultados dos Encontros Internacionais que as fizeram refletir sobre essas

categorias nessa tripla imagem da mulher negra como: mãe preta, doméstica e mulata.

Acerca da categoria mulata, a autora inicia sua narrativa no cenário do carnaval na

cidade do Rio de Janeiro. Ela retrata o misto do colorido da festa, do tremor da bateria das

escolas de samba, da “liberdagem” dessa atmosfera. É neste momento que o mito da

democracia racial se faz na dita admiração pelo rebolado das mulheres negras celebrada nos

muitos carnavais. Pensar nessa celebração deste corpo como desejo, nesta celebração como

reforço do mito da democracia racial. Como se fossem aceitas e como se aqui vivessem em

plena harmonia, o carnaval como produto de aceitação do negro num espaço sem racismo. A

própria celebração deste corpo negro nos remete, segundo à autora, ao ditado “branca para

casar, mulata para fornicar e negra para trabalhar”. É assim que a mulher negra é vista na

sociedade brasileira: como um corpo que trabalha e é superexplorado economicamente, ela é

faxineira, arrumadeira e cozinheira, “a mulher de carga” dos empregadores brancos; como um

corpo que fornece prazer e é superexplorado sexualmente, ela é a mulata do carnaval cuja

sensualidade recai na categoria do “erótico-exótico” (GONZALEZ, 2020, p. 170).

A autora indaga acerca do mito da democracia racial que oculta a realidade das

relações raciais no Brasil. Neste caso, oculta a violência simbólica que está por traz dessa

exaltação da mulata5 no momento que a mesma se transfigura para a empregada doméstica.

“É por aí, também, que se constata que os termos mulata e doméstica são atribuições de um

mesmo sujeito” (GONZALES, 2020, p. 80). Neste momento, ela nos alerta que estes termos

irão depender de como somos vistas. Por exemplo, quando os vendedores batem na porta de

sua residência e perguntam “A madame está?”, justamente em espaços privilegiados em que

aparece a pergunta “Você trabalha na televisão?” e ela nos indaga “E a gente sabe o que

significa esse ‘trabalho’ e essa ‘arte”.

Os brancos criaram uma imagem da mulher negra como objeto de desejo, exportação e

como serviçal doméstica:

Quanto a doméstica, ela nada mais é do que a mucama permitida, a da
prestação de bens e serviços, ou seja, o burro de carga que carrega sua
família e a dos outros nas costas. Daí ela ser o lado oposto da exaltação;
porque está no cotidiano. E é nesse cotidiano que podemos constatar que
somos vistas como domésticas (GONZALEZ, 2020, p. 82).

Acerca da mãe preta, a autora nos alerta sobre a definição que Gilberto Freyre (2006)

nos traz da figura boa e bondosa. Criticando essa ideia de que a mesma seja uma pessoa

5 Mulata: “Além disso, sabemos que a palavra mulata vem de mula - animal híbrido, produto do
acasalamento de um jumento (macho ou fêmea) e um cavalo ou égua” (GONZALEZ, 2020, p. 165).

23



extraordinária com seu amor que transborda, mas sim apenas a figura materna e nada mais.

Aquela que será responsável pelas primeiras fases desta criança e pelo seu desenvolvimento,

aquela que irá ofertar o afeto que muitas vezes não é recebido por parte dos genitores.

O que a gente quer dizer é que ela não é esse exemplo extraordinário de
amor e dedicação totais como querem os brancos e nem tampouco essa
entreguisionista como querem alguns negros muito apressados em seu
julgamento. Ela, simplesmente, é a mãe. Por que a branca na verdade é a
outra (GONZALEZ, 2020, p. 87).

A autora afirma que temos uma lógica que rege nosso sistema de classificação social,

herança de Portugal, e assim irá classificar cada um para um determinado lugar e cita a frase

de um humorista “Não existe racismo no Brasil porque o negro conhece o seu lugar”

(GONZALEZ, 2020).

Seguiremos, abaixo, debatendo acerca desse lugar que o branco criou para o negro.

1.2 A desumanização do negro

Franz Fanon (2008) desenvolveu o debate acerca da “zona de não-ser”, demonstrando

como o olhar branco fixa os corpos negros num espaço criado pelos brancos e afirmando, com

este olhar, que “o negro não é um homem” (FANON, 2008, p. 26). Esta “zona de não-ser e

zona de ser” é um movimento maniqueísta dado pelo colonialismo. O autor mostra que este

movimento afirmado como homogêneo é uma falácia, pois há dois campos: o branco e o

negro. Neste movimento do racismo e do colonialismo, o branco firma-se como humano

antagonizando socialmente com os negros. Estes corpos de homens ou mulheres

subalternizados são apenas negros e não humanos. O autor continua acerca da autodestruição

do ser na tentativa do negro de sair da “zona do não ser” ao usar máscaras brancas para

alcançar a condição de “ser”. Se o branco é o modelo do homem verdadeiro, do humano, ele

nos diz, “o negro quer ser branco” (FANON, 2008, p. 27). Na contemporaneidade, isto

prevalece à percepção de que o branco é sujeito da história e o outro, o negro, não é sujeito,

mas objeto (FANON, 2008, p. 27). Fanon cita a linguagem não apenas como mera

comunicação, mas como um poder de fala e hierarquização dos saberes. Novamente o branco

é modelo, o saber eurocêntrico é concebido como sinônimo do saber universal. A ideia de

subordinação continua subjugando a produção de povos negros, classificando-a como não

conhecimento.

24



O autor afirma que a descolonização é um processo de desracialização do saber

historicamente construído pelo branco como superioridade. Nas práticas cotidianas também

há necessidade de descolonizar e romper com a ideia do saber também ser fruto apenas do

mundo acadêmico e científico, mundo predominantemente branco. Os saberes que estão

postos além do mundo ocidental muitas vezes são descartados. Descolonizar pensamentos e

formas cotidianas significa romper com o saber hegemônico. Tomemos como exemplo o

objeto dessa dissertação, as empregadas domésticas. Seus saberes culinários são postos de

lado se comparados com os de um cheff de um restaurante “chique”, “caro”, das zonas nobres

das cidades brasileiras. Isso ocorre devido à colonização de nossas mentes, de nossa

subjetividade, ao dar valor a algo dito erudito em detrimento aos saberes e práticas populares.

Essa relação do colonialismo traz aos colonizados a negativação de sua humanidade, de seus

saberes, de sua cultura, de sua língua, entre outras coisas, ou seja, este movimento vem para

racializar a dimensão humana, torna-se como base da hierarquização social, na qual o branco

é superior a todas as raças.

O saber eurocêntrico torna-se base do movimento da busca de razão. O corpo

torna-se algo meramente da natureza, a razão como condição da humanidade seria a razão

branca. O autor confronta esta ideia e diz que o colonialismo desenvolve a ideia da razão

eurocêntrica que não reconhece a humanidade no negro. A razão e a emoção compõem o ser

humano, mas a sociedade colonial costuma colocá-las como distintas. O branco é o ser

humano portador da razão e o negro é apenas portador da emoção, a qual fica no plano da

natureza, do instinto, como algo que precisa ser controlado, como corpo que precisa ser

dominado.

Fanon nos diz o quanto toda essa estruturação causa dor psíquica e sofrimento diário.

Os negros são constantemente questionados quanto a sua humanidade e são postos em locais

criados pelo branco por meio da imagem projetada sobre a desumanização dos seus corpos.

Muitos passam pelo processo de uso de uma espécie de máscara branca, segundo Fanon, na

tentativa de romper com as barreiras criadas, como se fosse possível ser aceito como um igual

sem ser racializado, esforço que é em vão. O autor exclama: “Mas violento ainda ressoa meu

clamor: eu sou um preto, eu sou um preto, eu sou um preto...” (FANON, 2008, p. 125). Fanon

(2008) lembra da necessidade de tirar as máscaras brancas, de parar de fazer uso do modelo

branco e abraçar a negritude nessa ruptura com o processo de alienação colonial. Esta

alienação que é a impossibilidade de negros e negras de nos construirmos como sujeitos da

nossa história, exercitando a humanidade além da imagem projetada do olhar branco. A

manutenção das máscaras cria uma ilusão de que quanto mais se embranquece mais o negro

25



será aceito. Mas pelo contrário: a máscara branca deixa o negro ainda mais amarrado ao status

quo racista ao invés de romper em direção ao fortalecimento de uma outra identidade não

branca. Rompendo, quem sabe, desestabilizamos a hegemonia branca.

A psiquiatra e psicanalista brasileira Neusa Santos Souza (1983) na obra “Torna-se

negro...” demonstra como é ser negro numa sociedade cuja ideologia dominante e os padrões

são brancos. Por meio de seu estudo, ela nos traz a experiência emocional do negro

vivenciada nos espaços das prerrogativas brancas, no qual busca a ascensão social e tentativas

de ser aceito neste modelo de identificação como única possibilidade de torna-se gente.

Conforme nos diz:

O negro que se empenha na conquista da ascensão social paga o preço do
massacre mais ou menos dramático de sua identidade. Afastado de seus
valores originais, representados fundamentalmente por sua herança religiosa,
o negro tomou o branco como modelo de identificação, como única
possibilidade de torna-se gente (SOUZA, 1983, p. 14).

Em sua pesquisa, ela informa que a tentativa dos negros em acessarem o mundo

branco através da ascensão social, vem como forma de romper com a concepção tradicional,

que define tudo que vem do negro como inferior e submisso. A negativação dada pelo olhar

branco define e projeta para o negro um lugar demarcado pela colonização que, através da

exploração destes corpos, conceituou o negro como raça inferior e justifica as atrocidades

cometidas até os dias de hoje. Conforme a autora: “E todo um dispositivo de atribuições de

qualidades negativas aos negros é elaborado com objetivo de manter o espaço de participação

social do negro nos mesmos limites estreitos da antiga ordem social” (SOUZA, 1983, p. 15).

A ascensão social vinha como tentativa de ruptura com a marginalidade no qual estavam

inseridos como forma de tornar-se cidadão. Contudo, se o mundo é branco, o cidadão é o

branco, o negro, para tornar-se parte deste mundo, deveria assemelhar-se ao branco via

ascensão social. A autora trabalha a narrativa do “mito negro” em que se naturaliza as

relações sociais racistas e põe como verdade uma ilusão. Seria o discurso do senso comum

que vem para produzir o ilusório e negar a história. A contestação do mito negro vem como

um desafio aos negros que se opõem ao papel de submissão projetado pelo branco. O mito já

está projetado numa dinâmica psicológica e na estrutura social. Seguem algumas

considerações da autora:

O irracional, o feio, o ruim, o sujo, o sensitivo, o superpotente e o exótico
são as principais figuras representativas do mito negro. Cada uma delas
expressa através de falas características, portadoras de uma mensagem
ideológica que busca afirmar a linearidade da ‘natureza negra’ enquanto

26



rejeita a contradição, a política e a história em suas múltiplas determinações
(SOUZA, 1983, p. 19).

A autora afirma ainda que o resultado disso é que o negro vivencia um estado de alerta

e vive na defensiva ou agressividade na imposição de natureza negra. O negro que acaba por

acreditar no mito começa a agir como o dominador e começa a reproduzir tais relações até

com outros negros, acreditando na relação de superioridade. “O negro acreditou no conto, no

mito, e passou a ver-se com os olhos e a falar a linguagem do dominador” (SOUZA, 1983, p.

20). Assim, temos a fundação dessa diferença na negação, nessa oposição do branco como

marco ideal neste movimento que emerge os estereótipos que serão base para o racismo, as

desigualdades e subordinação. A autora diz: “Resquício do período escravista, em que o negro

era ‘besta de carga’, sua decantada resistência física está associada a um destino mítico que

lhe garante a necessária competência para as tarefas árduas” (SOUZA, 1983, p. 20). Com base

nessa premissa, ainda hoje temos negros sofrendo pela decisão de alguns médicos de aplicar

menos anestesia ou demorar para atendê-los por entender que naturalmente suportam mais dor

do que os brancos.

Clóvis Moura (2019) revela que os estudos sobre o negro brasileiro foram mediados,

em sua maioria, por aspectos acadêmicos preconceituosos. Por um lado, foram firmados numa

pretensa imparcialidade científica e, por outro lado, numa ideologia racista racionalizada que

demonstra os traços escravistas ainda presentes na nossa sociedade e sua continuação na

ideologia da sociedade capitalista. Em suas palavras:

Queremos dizer, com isso, que houve uma reformulação dos mitos raciais
reflexos do escravismo no contexto da sociedade de capitalismo dependente
que a sucedeu, reformulação que alimentou as classes dominantes do
combustível ideológico capaz de justificar o peneiramento econômico-social,
racial e cultural a que ele está submetido atualmente no Brasil através de
uma série de mecanismos discriminadores que se sucederem na biografia de
cada negro (MOURA, 2019, p. 39).

Um daqueles mitos raciais citados pelo autor, é o mito do senhor benevolente criado

por Gilberto Freyre como uma tentativa muito bem arquitetada de negação das contradições

estruturais do escravismo, uma vez que interpretava a existência de harmonia entre explorados

e exploradores. Assim, uma geração inteira que sucedeu a Freyre psicologizou o problema do

negro, em sua maioria psiquiatras, como se racismo fosse algo meramente subjetivo,

individual. Em suas palavras:

Ambos criaram e mantiveram os suportes justificatórios de uma sociedade de
privilegiados, no Império ou República. Entre os dois pensamentos há uma
constante: a inferiorização social e racial do negro, segmentos mestiços e

27



índios e a exaltação cultural e racial dos dominadores brancos (MOURA,
2019, p. 48).

Uma vez que sabemos que a construção social do negro no Brasil é baseada no mito

da democracia racial que afirma que não há racismo no Brasil, vejamos agora, como o

trabalho das empregadas domésticas expressa a permanência do racismo e do sexismo que se

constituíram com o colonialismo. Iniciarei a sessão problematizando o surgimento desta

categoria de trabalhadores para expressar as continuidades do passado com novas roupagens

no presente da exploração desta categoria profissional, denunciando o racismo estrutural,

produzindo uma inequidade social ainda hoje. Além disso, as categorias raça, classe e gênero

estarão relacionadas e presentes na análise e serão reativadas no transcorrer desta dissertação

28



CAPÍTULO 2 - RAÍZES DO EMPREGO DOMÉSTICO NO BRASIL

A memória histórica oficial do período escravista no Brasil chegou-nos pelo olhar do

homem branco e, portanto, com informações distorcidas para justificar o cativeiro da

população negra e indígena. Aqui apresentarei alguns autores e autoras comprometidos com a

desconstrução de mitos como o da democracia racial, e que apresentam contribuições para

pensar a história pelo viés dos oprimidos.

Sabemos que o Brasil alicerçou sua base econômica e social no estatuto da

escravidão dos negros que foram violentamente desterritorializados do continente africano. É

importante destacar esse lado nem um pouco romântico da formação brasileira, diferente da

interpretação em que repousa o mito da harmonia entre as raças e de uma pretensa

adaptabilidade lusa aos trópicos, proposta por Freyre (2006). A massiva mão de obra africana

escravizada, nos séculos XVI, XVII, XVIII e XIX, foi utilizada na plantation de cana de

açúcar, na extração aurífera, na produção cafeeira, na construção civil e nos afazeres

domésticos.

No período inicial do regime de escravização de pessoas negras no Brasil, não

havia distinção por gênero na atribuição dos serviços domésticos na casa grande. Mulheres e

homens escravizados eram divididos segundo suas qualidades para a realização dos serviços

domésticos no interior e exterior da casa, de “portas dentro” e “portas fora” (SILVA, 2016).

Assim, exerciam trabalhos como pajens e mucamas, cozinheiros e cozinheiras, cocheiros,

amas secas, amas de leite, copeiros, lavadeiras, engomadeiras, jardineiros, hortelãos, criados

de quarto, camareiras e moços de hotel, cafés, casas de pastos ou hospedaria, cocheiros

particulares e seus auxiliares. No ambiente da casa das famílias patriarcais, as atividades

domésticas eram realizadas pelos negros e negras, idosos e crianças; todos podiam ser

ocupados no serviço doméstico, não havia a generificação. A manutenção da higiene e da

limpeza do espaço privado era trabalho dos escravizados. Até mesmo a descarga dos dejetos

dos senhores era realizada por homens e mulheres escravizados que ficaram conhecidos como

“tigres”, pois, devido ao contato com os dejetos, a cor de seus corpos ficavam com marcas

esbranquiçadas. Segue, abaixo, um recorte do jornal que representa a imagem desses

escravizados produzida pela opinião pública naquele período. Nesta charge, os escravizados

foram desenhados com rostos de tigres, animalizados e selvagens, e os senhores com rostos

humanos.6

6 O autor Silvio Almeida (2019) diz que, no século XVIII, as ideias iluministas trouxeram o arcabouço
teórico para construção do que seria necessário para propor a comparação e, posteriormente, a classificação das

29



Figura I:

Fonte: Biblioteca Nacional7

No âmbito doméstico, a mulher negra era ocupada, entre outras atividades, como

mucama, ama seca e ama de leite, funções que não poderiam ser realizadas por homens. Além

das tarefas relacionadas com a criação da prole dos senhores e das sinhás, a higiene e a

manutenção do espaço privado eram exclusivamente garantidas pelo trabalho dos

escravizados. Se as mulheres brancas se isentavam até da maternagem, o que dizer da

participação dos seus companheiros no cuidado dos filhos? Para os negros, a criação da prole

era tida como responsabilidade do coletivo e não tinha o caráter generificado como o que

vigorava na casa grande.

No âmbito doméstico, formou-se a base da estrutura patriarcal que prosseguiu e

atravessou a Colônia, o Império e as distintas fases da República. Na casa grande, a sinhá era

responsável pelo comando do serviço doméstico e pela organização deste espaço. O senhor

7 Disponível em:<https://www.bbc.com/portuguese/brasil-50526902> Acesso em 02/09/20, às 11:28.

diferentes civilizações com fundamentação nas características físicas e culturais. Emerge nessas ideias o que o
autor define como a distinção filosófico-antropológica entre civilizado e selvagem, que produziria a oposição
entre o civilizado e o primitivo. Isto é apresentado na figura publicada no jornal da época.

30

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-50526902


aparecia como o provedor material. Essa estrutura patriarcal não pode ser dissociada da

estrutura racista que acompanhou a constituição do capitalismo e todas as suas fases de

modernização posteriores. Neste sentido, a ativista e militante negra Cleusa Aparecida da

Silva (2013) cunhou o conceito do racismo patriarcal. Segundo ela:

A formulação do conceito racismo patriarcal busca traduzir a vivência e
experiência histórica da exclusão centrada no sexismo e no racismo, vigente
desde o sistema colonial escravista. O conceito busca qualificar e ampliar
conhecimento sobre a singularidade de ser mulher, ser negra, ser
trabalhadora e pobre no Brasil, isto é, de vivenciar no cotidiano vários eixos
de subordinação” (DA SILVA, 2013, p. 1).

A autora menciona a terceirização8 do corpo das mulheres negras, escravizadas,

livres ou libertas, que, desde o período colonial, eram alugadas pelos colonizadores para

exercerem atividades lucrativas, em geral, vinculadas aos serviços domésticos. O que

complementa o que nos diz Carlos Zacarias de Sena Júnior (1997) que os escravizados do

serviço doméstico eram mais procurados pelas classes mais empobrecidas para exercer

inúmeras outras atividades portas a dentro e portas afora, rendendo um bom dinheiro aos

senhores e senhoras no investimento com as alugadas.

2.1 Sobre o alojamento das escravizadas no trabalho doméstico da casa grande

Observamos que, para além da senzala, muitos cativos ocupados com os serviços

domésticos dormiam em esteiras colocadas nos corredores ou na cozinha da casa grande. Tal

qual o caso de Rute9, que, mesmo após muitos anos da dita Abolição, dormiu no chão, no

corredor da residência que tinha quinze quartos, devido a uma infiltração no quartinho de

empregada (localizado fora das dependências da residência ou ‘casa grande’). A mesma

afirmou que nunca tinha sentido tanto frio como naquele dia deitada com um lençol fino que

não a aqueceu.

Esta narrativa nos leva a pensar que o racismo definiu, inclusive, os lugares de

descanso dos trabalhadores e das trabalhadoras domésticas que permanecem até na

contemporaneidade. Há vínculos entre a atual experiência de Valmira e as esteiras colocadas

9 Pseudônimo para uma mulher negra, nordestina, empregada doméstica.

8 Na contemporaneidade, segue a figura das empregadas domésticas que desempenham as atividades dos
espaços privados, pois os moradores das casas de família da elite e da classe média não desejam exercer os
trabalhos braçais e, portanto, utilizam-se da força de trabalho das mulheres negras (pretas e pardas), mantendo-as
nesses espaços.

31



nos corredores da casa grande para que as escravizadas do serviço doméstico se mantivessem

próximas para atender os senhores durante à noite, caso houvesse necessidade.

Por outro lado, havia o entendimento de que era necessário separar, na senzala e na

casa grande, as diversas etnias. Alguns autores como Matsumoto (2017) tem o entendimento

de que havia a superioridade do negro do serviço doméstico e nos diz que as mulheres negras

eram escolhidas pela sua beleza na vontade dos senhores de seduzi-las, intimidá-las e

abusá-las sexualmente.

Discordamos desta visão, pois nenhum destes cativos estariam equiparados ao poder

simbólico e material do branco. A escolha pela beleza é um mito, não por que mulheres

negras não fossem belas, mas por fazer crer que não havia a relação de poder e que um senhor

branco escolheria ser “cruel” ao escolher a troca de ter belas mulheres rivalizando com sua

esposa branca. Ademais, no início da colonização, os portugueses vieram sem famílias e

desempenhavam sua dominação através do estupro das mulheres negras e indígenas. Não

eram mulheres em sua visão, eram vistas como fêmeas para satisfazer ao seu bel prazer, a

barbárie dos senhores. Desse modo, não seria necessário que habitassem sua casa, já que a

qualquer momento que quisessem, poderiam submeter aqueles corpos às violências sexuais

mais brutais possíveis.

Pinto (1993) chama a atenção para a ausência dos estudos sobre o período colonial e

imperial de dominação patriarcal e as manifestações de revoltas de mulheres negras e pobres.

“O que nos resta é de um lado a mulher branca dominante e do outro escravos e escravas

submissos e passivos em que tais análises apresentam as mulheres negras como lascivas e

objeto sexual passivos de seus senhores” (PINTO, 1993, p. 104).

Tanto no passado escravista quanto na atualidade, as atividades domésticas, isto é, as

atividades cotidianas relacionadas com a reprodução da vida, são vistas como atividades

naturais das mulheres. Nos tempos da casa grande, a mulher branca, a sinhá, comandava o

trabalho escravizado dos negros e negras utilizados nos serviços domésticos. Esta divisão do

trabalho seguia a ideia de inferiorização destes e mantinha a relação de dominação através da

distinção pela raça.

Importante pensar também no papel das amas secas e amas de leite que eram

responsáveis pela criação da prole da casa grande, desde a amamentação até os primeiros

passos, as primeiras palavras, os primeiros contatos que produziam sentido com o mundo.

Estabelecia-se uma relação de afeto entre eles, pois as escravizadas acabavam assumindo o

papel da maternagem. Contraditoriamente, elas não podiam cuidar de seus próprios filhos.

32



Dentre as muitas contribuições ignoradas pela sociedade racista, devemos ressaltar a

importância das escravizadas na criação dos filhos da casa grande. A elas é atribuída a

introdução na língua portuguesa falada no Brasil, de diversas palavras do vocabulário de

matriz bantu, como: neném, farofa, bunda, quitanda, samba, dengo entre outras. Houve assim

a africanização da língua portuguesa (SOUZA, 2008)10. Como nos diz Lélia Gonzalez, no

país, a população negra e até mesmo pobres brancos falam o Pretuguês, já que nas línguas

bantu não existe o encontro entre uma consoante e a letra “l”, como em flauta. E, por isso, o

nosso povo diz “frauta”, “Framengu” entre outras (GONZALEZ, 1984).

Sena Júnior (1997), analisando a distribuição de escravizados pertencentes aos

inventários dos pequenos proprietários, verificou que no Serviço Doméstico seria o

equivalente a 50,8% – 1850-1888. Estes poderiam servir nas casas dos senhores, nas ruas

oferecendo mercadorias e serviços como ganhadores, ou poderiam ser alugados. Conforme as

necessidades dos senhores, poderiam ser utilizados de maneiras combinadas. Outro dado

informado pelo autor era a facilidade de obter cativos, o que fazia com que famílias muito

pobres obtivessem alguns escravizados, inclusive libertos também obtiveram escravizados.

No entanto, o autor nos informa que para ascensão social, ser dono de mão de obra

escravizada, não era suficiente para que libertos pudessem ser inseridos no mundo dos

brancos:

Na medida em que a posse de escravos poderia indicar alguma ascensão
social, certos valores importados da Europa foram incorporados no cotidiano
da sociedade estratificada brasileira. Caminhar na rua ao lado de algum
serviçal, simbolizava, para o indivíduo branco, o ideal aristocrático de quem
tinha escravo ao seu dispor (MATTOSO, 1992 p.449 apud SENA JÚNIOR,
1997, p.61).

Prossegue afirmando: “O ócio era a qualificação dos abastados ou o sinal de emergência

dos remediados, diante da ralé submetida aos grilhões do trabalho desqualificante” (SENA

JÚNIOR, 1997, p. 61) Pontos importantes levantados pelo autor acerca do ócio e ascensão

social, era a definição do que fora posto ao olhar da época a respeito do trabalho

desqualificante ser justamente aquele popularmente conhecido como coisa de negro. Além de

apresentar em sua dissertação aqueles que poderiam realmente viver do ócio sem ser

criminalizado ou classificado como vadio. Embora saibamos que houve libertos que também

tinham escravizados, um outro ponto importante sobre este aspecto trazido pelo autor, a partir

da análise realizada por Maria Odila Silva Dias sobre as mulheres paulistanas, remete ao ócio

das mesmas como necessidade de demonstrar que não tinham o que fazer. Continua dizendo

10 Ver mais em: SOUZA, Mônica. Dossiê - Angola- Brasil: “Venho de Angola, camará” Revista História
da Biblioteca Nacional, nº 39, dezembro, 2008.

33



que a pobreza se recolhia de dia e à noite saiam para realizar trabalhos que seriam de

competência dos negros escravizados. Com a análise de Katia Mattoso, mostra o grande

número de escravizados para realização dos trabalhos nas próprias casas dos senhores que

acabavam permitindo o ócio das mulheres. Termina nos dizendo que: “Devemos atentar para

o fato de que a reclusão entre as mulheres só poderia existir entre as brancas das classes mais

abastadas, pois as negras, mesmo proprietárias, na maioria das vezes, executavam os trabalhos

com as suas serviçais” (SENA JÚNIOR, 1997, p. 62). E continua a análise:

Aqueles que podiam, tomavam-se indolentes pelo não trabalhar, ostentando,
no caso dos brancos, certa pose nobiliárquica. E no caso dos negros libertos,
o fato de tomarem-se proprietários os afastava da condição anterior e os
inseria no mundo dos brancos? Certamente que não, pois era dentro de um
sistema de estratificação social, em certos sentidos rigoroso, que se
enquadrava o branco senhor de escravos e o liberto que se tomava
proprietário (SENA JUNIOR, 1997, p. 65).

Sena Júnior (1997) nos traz aspectos importantes, pois nos diz que não bastava ter

um escravizado para ascender socialmente. Mesmo que os libertos tivessem a possibilidade de

ser proprietários de cativos, ainda assim, não seriam inseridos no mundo dos brancos, não

alcançariam a ascensão social equiparada aos brancos.

2.2 Unidos na resistência: articulações entre escravizados da senzala e da casa grande

Alguns autores afirmam que os escravizados que trabalhavam na agricultura e eram

alojados na senzala não tinham interação com os escravizados da casa grande. Pirola (2015)

contesta a ideia e apresenta casos de união em lutas em torno de interesse comum como, por

exemplo, o caso do assassinato de Almeida Pinto, senhor de uma propriedade rural na região

do Rio Preto – em Campos dos Goytacazes/RJ. Lá os escravizados utilizados nas plantações

e os domésticos, juntos, arquitetaram um plano para assassinar o senhor e libertar-se da

escravidão. Tal plano contava com a legislação que estabelecia que negros não poderiam ser

testemunhas.

Este caso é um dos muitos que demonstra que havia relações de sociabilidade e

resistência entre estes dois espaços de opressão. Apesar do controle permanente sobre os

escravizados, garantido pelo aparato jurídico e policial, a população negra articulou-se em

variadas formas de resistência. Neste caso apresentado, articularam-se frente a lei de 10 de

junho de 1835 na qual dizia que o testemunho de escravizados não era considerado como

prova, conforme o trecho a seguir:

34



(...) seção Justiça do Conselho de Estado, especialmente a partir da década de
1860, passou a considerar que o depoimento de um cativo a respeito de
determinado crime não podia ser considerado como prova suficiente para
condenar o réu a pena capital, já que, segundo as disposições do artigo 89 do
Código do Processo Criminal, eram os escravos apenas informantes, não
testemunhas (PIROLA, 2005, p. 9).

Como nos diz Luís Gonzaga Pinto da Gama, “Todo escravo que mata o senhor, seja

em que circunstância for, mata em legítima defesa” (MENDONÇA, 1881, apud FERREIRA,

2011, p. 26). Aqui, o que acompanhamos como projeto de liberdade, inicialmente na forma de

ocultar o assassinato e no segundo momento tendo a certeza da utilização da legislação que

constantemente os criminalizava e os cerceava, buscaram utilizá-la em favor do grupo. Era

um plano de rebeldia que levava em conta o funcionamento da polícia e do Judiciário em que

estes conhecimentos interferiam na própria forma de organização do movimento (PIROLA,

2005, p. 9).

Seguimos com a história da revolta protagonizada por Mariana Criola, mucama e

costureira da sinhá Francisca Xavier, esposa do capitão-mor Manoel Francisco Xavier. O

episódio ocorreu em 1838, na comarca de Vassouras, região fluminense. Esta região era

grande produtora de café e tinha um enorme número de escravizados com inúmeros conflitos.

Este local teve uma narrativa histórica. Entre as diversas histórias de resistência que

ocorreram na região e resultaram na organização de quilombos, esta que envolveu Mariana

Criola é a mais conhecida.

Na fazenda do capitão-mor Manoel Francisco Xavier inicia-se nossa narrativa com o

desfecho da execução de um escravizado pelo capataz da fazenda, execução realizada devido

o mesmo ter saído da propriedade sem autorização do senhor (conforme acompanhamos as

legislações, as regras eram amplamente duras para a população negra e as saídas deveriam ser

controladas pelos senhores). Devido a tamanha brutalidade vivida, os escravizados que ali

estavam desejavam vingar a morte de seu companheiro. Tentaram matar o capataz, mas foram

impedidos. Isto foi o estopim para incentivar a insurreição. E, para surpresa dos brancos que

não imaginavam que esta insurreição tomaria proporções maiores que os hectares da fazenda,

a insurreição prosseguiu para as demais fazendas vizinhas.

Conforme nos diz o autor Carvalho (2013), no dia 5 de Novembro de 1803, centenas

de escravizados desta fazenda insurgiram e, por muito tempo, a formação deste quilombo

ficou conhecida e causou desconforto e medo por parte da classe senhorial.

35



Os insurgentes seguem “arrombando os paióis e casas de vivenda, de onde roubaram

mantimentos e ferramentas, e reuniram mais cativos para uma escapada definitiva”

(CARVALHO, 2013, p. 16). Estima-se que o grupo contava entre 200 a 500 pessoas.

Manoel Congo era um escravizado ferreiro e líder da insurreição conjuntamente com

sua companheira, Mariana Criola, mucama e costureira. Foram responsáveis pelo levante que

deu origem ao quilombo, numa insurreição que ficou conhecida como a Revolta do Manoel

Congo. A elite parasitária não aceitou tamanha ousadia dos cativos. Então o juiz de paz

oficiou ao coronel chefe da guarda nacional, Francisco Peixoto de Lacerda Werneck (Futuro

Barão de Pati dos Alferes), que prontamente enviou homens para que atacassem o quilombo.

Foram presas apenas 16 pessoas, dentre elas o casal aqui citado.

As autoras SOUZA e GARCIA (1987) nos dizem acerca dos arquivos do processo de

julgamento dos escravizados em que nos autos do processo pode ser constatado que o casal

era aclamado como rei e rainha, eram lideranças e mantinham o fortalecimento do quilombo.

Ainda assim, mesmo com o protagonismo de ambas as partes na articulação da insurreição, a

revolta ficou conhecida pelo nome do seu companheiro. Na historiografia, coloca-se o

protagonismo de Manoel Congo como liderança da insurreição e a nossa protagonista como

coadjuvante, dentro deste olhar branco em que uma mulher deve apenas seguir seu papel de

esposa, mãe etc., aqui aparece como esposa de Manoel Congo. E não Mariana Criola, líder em

conjunto com seu companheiro. Seu protagonismo foi ocultado.

Nos autos do processo criminal, a narrativa dos oficiais girara em torno da fala de

Mariana Criola que gritava “morrer sim, entregar não!”. Intitulada rainha do quilombo, a

mesma resistiu à prisão. Os dezesseis capturados resistiram enquanto havia a dispersão do

quilombo e a pena dos mesmos tiveram pesos diferentes. Segue os autos do processo:

...P. que nestes termos, e com forme aos de Direito deve o mencionado R.
Manoel Congo ser julgado incurso no Art. 113 do referido Cod. como cabeça
da insurreição e condenado a morte nactural na forca por ser esta o maximo
da pena imposta naquelle ar. aos cabeças de tais delictos. Quanto porem aos
demais corréos varõens Justino Benguela e outros devem ser condennados a
acçoutes no grão máximo segundo o espírito da Ley de 10 de junho de 1835,
e as femeas Marianna Crioula outras o minimo” (SOUZA; GARCIA, 1987,
p.125).

Nos autos do processo, ficou registrado que durante o processo de julgamento, o

interrogatório transformou-se para que apenas Manoel Congo tivesse a pena máxima e os

demais pudessem ter suas vidas poupadas. Não nos deixa evidente se o caminho do processo

foi uma articulação dos escravizados envolvidos na revolta ou procedimento de um processo

36



judicial baseado num discurso machista no qual mulheres (na realidade, animalizadas ao

serem tratadas pelo termo “fêmeas”), não seriam capazes de ter posicionamento de liderança

ou participação ativa na revolta. Como se fossem meramente forçadas por seus companheiros

a participar da revolta. Referente aos homens, a pena máxima foi aplicada apenas para o

Manoel Congo.

Podemos verificar dentre estas as muitas histórias que desconstroem a ideia de inércia

da população negra. Na primeira narrativa, a demonstração do conhecimento legislativo que

não os protegia, mas que ao conseguirem pensar nas “brechas” jurídicas foi possível arquitetar

um plano para matar o senhor sem que fossem acusados, já que negros não poderiam ser

testemunhas e a legítima defesa ficou oculta por um longo tempo. Seguindo com a revolta

Manoel do Congo, a figura da liderança de Mariana Crioula demonstra a desconstrução da

ideia da feminilidade branca e nos mostra como havia outras formas de ser mulher para

população não branca. Participação efetiva de mulheres negras muito diferente do que é

proposto como universal nos governos de homens, aqui, podemos ver lideranças de mulheres

e sua participação efetiva nos eventos políticos emancipatórios.

Percebe-se que havia um controle e uma vigilância permanente da população

escravizada garantida pela legislação. Santos (2015), em um artigo sobre a legislação presente

no Rio de Janeiro, na década de 1830, alerta para a intenção, por parte da Câmara Municipal,

de controlar os escravizados, em especial, a escravidão urbana. Vejamos:

Como o próprio nome do documento sugere, o Aditamento de Postura de
1834 não era a primeira tentativa da Câmara Municipal do Rio de controlar
os escravos urbanos. Em 1830, a mesma Câmara havia elaborado e
publicado as Posturas Municipais do Rio de Janeiro vislumbrando o bom
funcionamento da cidade, o que em muitos casos foi sinônimo do aumento
do controle sobre os escravos citadinos (SANTOS, 2010, p. 125-148 apud
SANTOS, 2015, p.32).

A partir deste período, emergiu uma lei para regulamentar os contratos de prestação

de serviço feitos por brasileiro ou estrangeiro. Conforme essa lei, em seu art. 1º: “O contracto

por escripto, pelo qual um Brazileiro, ou estrangeiro dentro, ou fóra do Imperio, se obrigar a

prestar serviços por tempo determinado, ou por empreitada, havendo adiantamento no todo,

ou em parte, da quantia contractada” (CÂMARA MUNICIPAL DO RIO DE JANEIRO,

1830)11. Embora não apresentasse referências ao serviço doméstico, esta foi a norma que

serviu para regulamentá-lo, naquele período.

11 Lei 13 de Setembro de 1830 que regulamenta o contrato por escrito sobre prestação de serviços.

37



Santos (2015) relata que, em quatro anos, foram produzidas dezenas de leis

municipais, através das quais as autoridades responsáveis pela ordem na capital do Império do

Brasil buscavam o controle dos escravizados e o benefício dos seus senhores. Como sabemos,

o Brasil foi o último país do Ocidente a abolir oficialmente a escravatura. Apesar da pressão

da Inglaterra, eles tentaram manter o tráfico de escravizados em novos moldes. A autora nos

diz sobre os negros libertos e escravizados que ganhavam visibilidade na cidade:

Tal situação acabou gerando uma nova categoria de habitantes da cidade, que
não eram nem escravos, nem livres. Como pontuado em recente trabalho de
Sidney Chalhoub, a tessitura política herdada do período colonial fez com
que órgãos estatais e interesses particulares fizessem uso indevido desses
africanos libertados, que muitas vezes iam parar nas fazendas de café ou nas
obras públicas do Rio de Janeiro (CHALHOUB, 2012 apud SANTOS, 2015,
p. 33).

Santos (2015) refere-se ao trabalho de Chalhoub (2012) ao descrever o tipo de relação

de trabalho que se manteve naquele período do Império, que não se caracterizava nem por

escravização e nem por assalariamento. Mas que garantiu a manutenção do poder dos

senhores. Continua acerca da precariedade da liberdade alcançada pelos negros e a relação

com o tráfico transatlântico que impactou diretamente, no Rio de Janeiro, o aumento

significativo dos escravizados. Mesmo com a proibição do tráfico transatlântico, houve a

manutenção ilegal nas cidades.

Tudo que dizia respeito à população negra era perseguido e controlado com inúmeras

legislações. Um dos exemplos é o Código de Posturas de 1834 da cidade do Rio de Janeiro e a

proibição das casas de Zungú12. Pela nova lei, o poder da polícia controlava os escravizados

evitando fugas para as casas de Zungú, como também mantinha a ordem segundo moldes

escravocratas. Santos traz a definição dessas casas:

Os zungus teriam se originado das casas de quilombos que pipocavam desde
os primeiros anos do século XIX. De acordo com alguns estudos, tais casas,
que possivelmente serviram de ponto de encontro de escravos fugidos – daí
sua denominação –, também reuniram diferentes comunidades de africanos e
crioulos, e, por isso mesmo, foram duramente combatidas pela polícia,
praticamente desaparecendo da documentação policial na segunda metade
daquele século (SANTOS, 2015, p. 33).

As casas de zungús também demonstravam os laços de afeto e o senso de

comunidade da população negra. Sempre de portas abertas para negros que fugiam de seus

algozes e para acolhimento de todos que necessitavam, com seu delicioso angú que os

fortalecia para mais um dia de resistência. Isto é registrado nas narrativas que ainda são

12 Ler mais em: Soares, Carlos Eugênio Líbano. Zungú : rumor de muitas vozes, 1962- Rio de Janeiro : Arquivo
Público do Estado do Rio de Janeiro

38



relembradas e revividas nos espaços que marcaram/ marcam a resistência e laços de afeto,

como a Pedra do Sal, localizado na zona portuária da cidade do Rio de Janeiro. Até os dias de

hoje batuques e angús que permanecem vivos naquele território.

Com o ano de 1839, emergiu um novo Código de Posturas da cidade do Rio de

Janeiro, disponibilizado no jornal Correio Official: In Medio Posita Virtus (RJ), que

continuou com a lógica de controle da população negra. No Título IV, § 7 continua a

proibição dos zungús: “São proibidas as casas conhecidas vulgarmente pelos nomes de casas

de Zungú e batuques.” Aplicaram multa de 30U000 e 8 dias de prisão e, se reincidente, 30

dias de prisão e 60U000 réis13. Clóvis Moura define o assim os batuques:

O batuque era dirigido por um figurante e consistia em certos movimentos
com o corpo, principalmente as ancas que se agitam; enquanto dançarino
estala a língua e os dedos, acompanhando um canto cadenciado, os outros
formam um círculo em torno deste e repetem o refrão (MOURA, 2005, p.
67).

Os diferentes olhares sobre o batuque são citados na passagem de Conde dos Arcos,

governador baiano nos anos de 1810 e 1818:

O batuque olhado pelo Governo é uma coisa e olhado pelos particulares da
Bahia são outra. Estes olham os batuques como um ato ofensivo dos direitos
dominicais, uns porque querem empregar escravos em serviço útil no
domingo também, e outros porque os querem ter pelos dias ociosos â sua
porta, para assim fazer da sua riqueza. O Governo porém olha para os
batuques como um ato que obriga os negros, insensível e maquinalmente de
oito em oito dias, a renovar as ideias de aversão recíproca que lhes eram
naturais desde que nasceram e que todavia se vão apagando pouco a pouco
com a desgraça comum; ideias que podem considerar-se como garante o
mais poderoso da segurança das grandes cidades do Brasil, pois, se uma vez
diferentes nações da África se esqueceram totalmente da raiva com que a
natureza os desuniu, e então os de Agomes vieram a ser irmãos com os
Nagôs, os jejes com hauçás, os tapas com os sentys e assim os demais,
grandíssimo e inevitável perigo desde então assombrará o Brasil. E quem
haverá que duvide que a desgraça tem o poder de fraternizar os desgraçados?
(CARTA do Conde dos Arcos, 1814 apud MOURA, 2005, p. 67).

A descrição nos faz refletir sobre o medo que a classe senhorial sempre teve de que os

negros das diversas etnias africanas se reunissem e se organizassem. As reuniões em torno dos

batuques e de outras atividades demonstravam que os negros oriundos de diferentes etnias

também produziam laços de afetividade, ao contrário do que rezava o mito, segundo o qual os

negros não se uniam devido ao ódio entre etnias. A classe senhorial temia essas organizações,

13 Código de Posturas de 1839.

39



era o chamado medo do Haitinianismo14. Amedrontados com o perigo de que os batuques e

zungús servissem como forma de resistência e articulação dos negros, as autoridades

instituíram o controle policial para impedir que os negros fossem reforçar suas raízes e se

envolvessem em insurreições articulados nesses espaços.

O Código de 1839, apresentava o título sétimo, § 2, que dizia que “toda pessoa de

qualquer cor, sexo, ou idade, que fosse encontrada vadia, ou como tal reconhecida, sem

ocupação honesta, e suficiente para sua subsistência, seria multada em 10U000 rs., e sofreria

8 dias de cadeia, sendo posta em custódia até decisão do alto, e depois remetida ao Chefe de

Polícia para lhe dar destino (CÂMARA MUNICIPAL DO RIO DE JANEIRO, 1839).”

Conforme o artigo seguinte, somente podiam pedir esmolas aqueles que eram considerados

incapazes para qualquer trabalho, os demais estariam cometendo delito. O § 6 informava que

todo escravizado que fosse encontrado das sete horas da noite em diante, sem liberação de seu

senhor por escrito e datado do mesmo dia, com declaração acerca do que fazia pela rua, teria

oito dias de prisão. E o senhor seria notificado. O título nono diz que todos os chefes de

família seriam obrigados a “apresentar-se ao Inspetor de Quarteirão de sua residência e

declarem o número da casa em que habitam, a rua, o seu nome, e o de todos (…) fâmulos, ou

escravos; suas idades, empregos e estados, será por eles assinada; e serão responsáveis pela

sua inexatidão (CÂMARA MUNICIPAL DO RIO DE JANEIRO, 1839).” O presente artigo

demonstra o controle da classe senhorial através do cadastro na Polícia dos criados que

serviam a elite e da necessidade da constante atualização, sinalizando qualquer mudança na

residência frente aos detalhes de entrada e saída dos criados.

O quarto parágrafo dizia que os Inspetores de Quarteirão, após terem recebido as

informações de que trata o artigo antecedente, “encherão mapas (que foram impressos pela

Câmara Municipal, e distribuídos pelos Juízes de Paz” (CÂMARA MUNICIPAL DO RIO DE

JANEIRO, 1839). Assim, teriam o controle daqueles que transitavam pelos territórios, sendo

que, qualquer alteração, deveria ser comunicada aos Inspetores. Já que também eram

responsáveis pelo o controle dos negros, explicitado no § 9, estariam responsáveis pelo

controle da conduta para que não houvesse “desconfianças daqueles que estariam ociosos,

jogadores de profissão, vadios, bêbados, ladrões, turbulentos, e mendigos (…)” (CÂMARA

MUNICIPAL DO RIO DE JANEIRO, 1839). Sempre através de sanções, mantinha-se o

controle social com multa e encarceramento daqueles que não respeitassem as leis, tais como

14 O Haitianismo era o sentimento de medo em que as elites senhoriais brasileiras estavam imersas,
durante o século XIX, após a revolução na ilha de São Domingos, em 1791, o qual libertou o Haiti da França a
partir de uma revolução sem precedentes promovida por escravizados.

40



os negros que, na maioria absoluta, não teriam condições de pagar e terminariam encarcerados

e/ou açoitados.

O § 23 dispunha acerca da venda de pólvora. Era explicitamente proibida a venda para

escravizados e “suspeitos” e no § 24 havia a proibição também aos ferreiros de vender para

escravizados e “suspeitos” qualquer tipo de instrumento que pudesse ser usado para defesa. O

§ 25 penalizava aqueles que estivessem discursando contra “os Nacionaes do Brasil”, com

multa estipulada. Os escravizados seriam ainda conduzidos ao calabouço e o seu senhor seria

comunicado para que lhe fossem aplicados cem açoites, podendo o mesmo se recusar a aplicar

a pena de açoites e escolher pagar a multa de 30U000 réis e 8 dias de cadeia. O § 26 dizia que

qualquer pessoa, até mesmo mulheres, seria apalpada (o que hoje denominamos como revista)

caso estivessem de noite pelas ruas. O § 28 proibia “batuques, cantorias e danças de pretos”

com multa de 10U000 réis. E, por fim, o § 29 determinava que os escravizados que

infringissem as leis seriam conduzidos ao calabouço e depois direcionados ao senhor para

receberem 100 açoites.

Todas essas regulamentações dispostas no código de posturas de 1839 devem ser

analisadas à luz do contexto histórico do período regencial. Este período foi marcado pela

Revolta dos Malês, levante de escravizados muçulmanos e africanos (hauçás) na cidade de

Salvador, em 1835. Os revoltosos tentaram tomar a cidade enquanto seus senhores estavam

passando um feriado em suas casas de balneário (REIS, 2003)15. É interessante notar que o

mencionado parágrafo 25 discorre acerca do “discurso contra os nacionais do Brasil”, ou seja,

visa impedir a propagação de mais rebeliões africanas. Vale lembrar que o africano era visto

como corpo estranho ao status social e motivo de constante suspeição por parte das

autoridades públicas e senhoriais.

O que podemos verificar nos artigos do Código de Posturas de 1839, é que a

população negra foi sendo marginalizada através de instrumentos jurídicos e constantemente

mantinha processos de resistência e insurgência. Alguns artigos referem-se a possíveis

levantes e insurreições e, por isso, a proibição de venda de armas para os escravizados ou

ditos “suspeitos”. O controle dos negros pelos Inspetores Policiais utilizava, além dos

instrumentos Normativos, critérios subjetivos para enquadrar a população não branca. Havia

uma perseguição direta a tudo que dizia respeito aos homens e mulheres negros e, conforme

verificamos, os senhores deveriam cadastrar quantas pessoas moravam na casa, como o

fâmulo, pessoa que presta serviços domésticos, juntamente com demais escravizados. Estes

15 REIS, João José. A rebelião escrava no Brasil- a história do levante dos malês em 1835. São Paulo: Cia
das Letras, 2003.

41



instrumentos jurídicos afetavam diretamente o controle e o policiamento dos criados do

serviço doméstico, e estes viviam sob a tutela da Secretaria de Polícia e eram vistos como

caso de polícia. Assim, podemos constatar a criminalização dos escravizados no serviço

doméstico, considerado local de negros e, por isso, caso de polícia.

2.3 Emprego doméstico na transição da escravidão para o trabalho livre: a

emergência da “alugada”

O autor Maciel Silva (2016) aponta que ao pensar no serviço doméstico é necessário

saber que apesar de começar a ter o caráter generificado na figura de mulheres escravizadas,

livres ou forras; e depois livres pobres, brancas, pretas e mestiças, houve diferenciação nas

condições e circunstâncias dadas nas relações de subordinação e dependência vivenciadas no

contexto da escravidão no Brasil pelos diferentes grupos de mulheres. As famílias abastadas

ostentavam como símbolo de riqueza o número de criados que as serviam. As famílias menos

abastadas alugavam ou compravam dois ou três criados que seriam suficientes para liberá-los

do trabalho manual. No imaginário das cidades de Recife e Salvador, na segunda década do

Século XIX, “uma casa decente” teria que ter dez ou doze cativos para apenas se dedicar aos

serviços domésticos.

No serviço doméstico, estavam de um lado os criados, ocupando um lugar como

forma de sobrevivência e segurança material; de outro, os patrões que mantinham a

subordinação dos criados como modo de afirmação de poder e status, mesmo em contexto de

declínio econômico (SILVA, 2016).

Importante referência latina citada por Silva (2016) neste campo de estudo é a autora

Mary Garcia Castro que estabelece uma relação entre trabalho doméstico e conjunturas

econômicas na Colômbia do século XX. A autora verifica que, em tempo de recessão, com

companheiros desempregados, somente restam para essas mulheres as vagas no serviço

doméstico. Em contrapartida, em tempos de expansão econômica, o número de empregadas

domésticas tende a diminuir, embora aumente a procura por este serviço (SILVA, 2016).

Desse modo, surgem as seguintes perguntas: quais mulheres estariam em busca da

terceirização dos serviços domésticos? Quais mulheres estariam ainda ocupando vagas no

serviço doméstico pago mesmo com a expansão econômica? Importante entender que é

necessário acompanhar o processo histórico com a remuneração em dinheiro, pois havia

também os criados que serviam sem nenhuma remuneração em dinheiro, apenas para obter

alimentação e abrigo, em sua maioria pretos e pardos.

42



No Brasil do final do século XIX, as empregadas domésticas, negras libertas ou

livres e brancas pobres, pressionadas pela necessidade, poderiam pagar uma taxa para postar

anúncios nos jornais mais procurados mencionando sua aptidão e o tipo de família para a qual

gostariam de trabalhar; ou oferecendo os serviços autônomos como lavar roupa ou engomar

em seus pequenos cômodos. Verifica-se, contudo, que raros eram as que conseguiam oferecer

sua força de trabalho através de anúncios (SILVA, 2016). Grande parte das mulheres não tinha

recursos para anunciar seus serviços em periódicos. Muitas eram de famílias pobres do

interior das províncias e estavam vinculadas a instituições de caridade que decidiam em quais

casas essas mulheres iriam trabalhar sob contrato padrão (estipulado nas instituições), ou

entregues sob tutela, sem remuneração, em troca de alimentação, vestuário, cuidados médicos

e uma suposta educação. Os termos desse arranjo estavam nas mãos da família ou dos

“protetores”, ou entre a instituição e o locatário da “alugada”. Em resumo, a relação de

trabalho não era amplamente livre, como a contratação também não trazia uma autonomia de

ambos os lados (SILVA, 2016).

Figura II – Detalhes de anúncios de jornais

Fonte: (DIÁRIO DE MG, 1867, p. 03); (O PROGRAMMA-AVISADOR RJ, 1887, p. 02);

(CIDADE DO RIO, 1888, p. 03).

Durante a pesquisa em periódicos da Biblioteca Nacional, pude encontrar alguns

anúncios pagos por mulheres imigrantes que se ofereciam para os serviços domésticos. No

entanto, os anúncios que envolviam o contrato de mulheres negras para o serviço doméstico

estavam, em geral, vinculados a casas de comissão ou instituições que intermediavam os

contatos demonstrando a relação dos arranjos realizados por terceiros.

43



Figura III – Detalhes dos anúncios em jornais

Fonte: (O liberal do Pará, 1880, p. 03); (Pacotilha, 1881, p. 03).

Estes anúncios demonstraram que o mercado de trabalho doméstico estava

segmentado pela racialização. Nos jornais da época, pude encontrar um anúncio de uma

mulher branca, com texto escrito na primeira pessoa do singular, a qual ofertava, à venda, sua

força de trabalho, demonstrando aqui uma certa autonomia ao poder realizar o anúncio sem

intermediações, ao contrário das pretas e pardas. Encontramos, também, anúncios de senhores

que afirmavam a preferência por criados escravizados, provavelmente devido à ideia de obter

os menores custos representados por esta mão de obra, bem como na expectativa de uma

maior subordinação às ordens ditadas pelos senhores. É possível identificar os arranjos

ocorridos e a forma diversificada que este serviço tomou nas mais variadas formas das

prestações de serviço doméstico e no tratamento diferenciado às mulheres brancas pobres.

FIGURA IV – Artigo de opinião reclamando da falta de mão-de-obra para os serviços

domésticos

Fonte: Jornal Diário do Brazil – Rio de Janeiro – Quarta-feira, 3 de Maio de 1882, p. 04.

44



Conforme pudemos observar na sessão de opinião pública do Jornal Diário do Brazil

(1882), no período de transição entre o trabalho escravizado e o trabalho livre, houve críticas

à terceirização do serviço doméstico através do aluguel de mulheres negras escravizadas,

livres ou libertas, bem como de brancas pobres. A opinião apresentada acima demonstra a

delimitação do trabalho doméstico determinado pelo gênero. Fica evidente o modo como as

mulheres eram tratadas como coisas, a coisificação do corpo, pela definição dada pela opinião

pública do jornal, referente ao aluguel das mesmas nas casas de comissão e na forma como o

marido expõe as domésticas destes locais. “Se uma mulher pudesse imaginar em quantas

casas sinistras e misteriosas, pandegas ou imundas o pobre do marido é obrigado a entrar,

antes de alugar uma dessas coisas muito perrengues por 30$ de aluguel e 5$ de comissão,

educar-se-ia a si e sua família a presidir de uma vez para todo o sempre o serviço doméstico

assalariado.” O entrevistado da coluna no jornal continua relatando como eram as “casas de

comissão” segundo ele, locais insalubres. Contrastando com isso, podemos verificar em

outros registros que, quanto mais criados tivesse, mais prestígio teria a família branca.

Conforme a opinião expressa no jornal, o emprego doméstico era naturalmente reservado para

as mulheres, em que é citado as diversas mulheres que ocupavam o serviço doméstico, como

alugadas, tais como “brancas, mulata ou preta, livre ou captiva, engomadeira, cozinheira,

lavadeira ou mucama, para serviços de portas a dentro e portas a fora”. A opinião expressada

na frase “pobre do marido” nos traz a narrativa de que as esposas poderiam educar-se para

presidir o serviço doméstico pago ao invés do marido se “sacrificar” nas casas de comissão

para encontrar uma alugada, demonstra o reforço da dicotomia homem x mulher em que há

papéis pré-definidos nesse processo de dominação, em que a mulher é inferior e subordinada à

figura masculina. Há neste artigo a defesa de que elas deveriam ter orgulho de poder ocupar

um espaço na esfera do lar, mas preferem terceirizar os serviços domésticos, reservando à

figura do homem, o provedor, a quase impossível e árdua tarefa de buscar as casas de

comissão para poder obter uma alugada para, enfim, garantir a dignidade do lar.

Podemos inferir que quem poderia transferir a terceiros a manutenção deste espaço

privado, quem poderia ter acesso a estes serviços domésticos, ter uma “alugada” ou

escravizada na estrutura social brasileira era um privilegiado. Sena Júnior (1997) levanta

algumas informações da historiografia brasileira acerca dos padrões de propriedade de

escravizados que permitiram a ampla posse de cativos, cuja maioria era do serviço doméstico

por largos setores de uma população relativamente pobre, constituída fundamentalmente de

pequenos proprietários. Ele analisa a cidade de Salvador (BA) e algumas fortunas que, devido

45



à crise econômica, foram diminuídas e consequentemente produziu um empobrecimento das

camadas médias da sociedade baiana. Ele diz:

O indivíduo pobre, na condição de pequeno proprietário de escravo,
situava-se no limite entre a inserção e a desclassificação social, numa
sociedade que distinguia muito bem os limites entre a pobreza de alguns
proprietários e a miséria da maioria dos baianos (SENA JÚNIOR, 1997, p.
17).

As famílias brancas que teriam recursos para comprar uma escravizada e até mesmo

lucrar com o aluguel da mesma, ou aquelas famílias pobres que pagariam pelo aluguel destas

mulheres que se ofereciam para exercer serviços domésticos, gozavam de um privilégio

social. Mesmo decadentes, estas famílias manteriam os criados em seus espaços privados

como marca de um privilégio. Neste sentido, mesmo sendo classificadas como pobres numa

relação de classe, teriam o poder material e simbólico para obter a terceirização desse serviço,

garantido pelo racismo.

O autor Sena Júnior (1997) nos diz quem seriam os pobres da cidade naquele

momento, em sua maioria, os negros. Ainda nos fala sobre o controle das pessoas negras que,

ao anoitecer, se recolhiam para não serem importunadas por causa da desconfiança pública,

com base nas leis já apresentadas nesta pesquisa.

O autor sugere que mesmo quando algum negro adquiria um escravizado ele não

ascendia socialmente e continuava a ser discriminado racialmente. Os dados apresentados

pelo autor, a partir de pesquisa sobre inventários, mostram, ainda, que a maioria das famílias

pobres que tinha escravizados era branca.

No serviço doméstico não seria diferente. Apesar da presença de mulheres

imigrantes, brancas pobres, podemos constatar a diferença de acesso a direitos por parte das

mulheres negras. Santos (2016) informa que no ano de 1887, através dos dados encontrados

na Secretaria de Polícia (Salvador e Recife), apenas duas estrangeiras no período são citadas

como empregadas domésticas brancas. Portuguesas, por exemplo, poderiam escolher as casas

dos seus patrícios, enquanto as domésticas negras estariam em sua maioria atreladas às casas

de comissão, aos arranjos ligados a terceiros.

Aqui, entra uma noção fundamental que deve ser levada em consideração que é a

dimensão do trabalho braçal, aquele que necessita do corpo16 para ser realizado, era função de

16 “O papel do negro escravo foi decisivo para o começo da história econômica de um país fundado,
como era o caso do Brasil, sob signo do parasitismo imperialista. Sem o escravo, a estrutura econômica do país
jamais teria existido.” Continua “Tanto nas plantações de cana de açúcar e café e na mineração, quanto nas
cidades, o africano incorporava as mãos e os pés das classes dirigentes que não se auto degradavam em
ocupações vis como aquelas do trabalho braçal” (NASCIMENTO, 2016, p. 59).

46



negro. Logo uma esposa branca e “delicada”, não poderia dedicar-se ao serviço doméstico,

pois acabaria por equiparar-se ao lugar classificado como de negro. Silva (2013) analisa o

papel da terceirização do corpo negro nas raízes históricas do racismo patriarcal:

Pode-se verificar que nesta trajetória de luta as mulheres escravizadas
reuniam um conjunto de informações no cotidiano do trabalho, e podemos
afirmar também que o elemento fundamental desta coleta é o que
denominamos de “terceirização do corpo feminino” no Brasil. Se inicia
quando os colonizadores alugavam o corpo das mulheres negras para outros
engenhos, vilarejos e povoados para prestar serviços como: de mucama, ama
de leite, quituteira, rezadeira, parteira, raizeira, benzedeira e ou mercadejar
alimentos, entre outras atividades “produtivas” da época (SILVA, 2013, p. 2).

Conforme aponta a autora Silva (2013) acerca de como o racismo e o sexismo vêm

como sistema de gestão sistêmica em que opera na organização da estrutura social,

econômica, cultural, política e ambiental na definição do lugar para povos e grupos de acordo

com sua cor, com sua deficiência, sua identidade de gênero, de geração, de situação

econômica, de escolaridade, de moradia, entre outros.

Ao analisar a história da educação de mulheres negras em Juiz de Fora (MG),

Almeida (2010) traça um perfil comum através da interseccionalidade raça, classe e gênero ao

investigar a inserção das mesmas no mercado de trabalho. As entrevistadas estavam inseridas

em algum momento da vida no serviço doméstico, o que Almeida denomina de herança da

escravidão mantida através das estratégias da sociedade juiz-forana, de modo que as mantinha

presas à condição de trabalhadoras domésticas. Ela nos diz: “As representações e os

simbolismos herdados da escravidão, agora com aparato legal, permanecem orientando as

relações de trabalho de mulheres negras, já entre os anos de 1950 e 1970” (ALMEIDA, 2010,

p. 171). Outro dado importante da pesquisa é a verificação de como a profissão de empregada

doméstica foi recorrente na vida dessas mulheres entrevistadas e de suas ancestrais, não sendo

vista apenas como porta de entrada para o mercado de trabalho, mas como a única alternativa

oferecida a essas mulheres.

Sena Júnior (1997), referenciando o historiador Walter Fraga Filho, analisou os 33

pontos estratégicos para a mendicância na cidade de Salvador no século XIX, através dos

dados da autora Anna Amélia Vieira Nascimento. Os dados estatísticos entre 1847 e 1856

mostram que a mendicância era observada em 14,8% da população branca e 37,8% da

população negra.

O autor Sena Júnior (1997) afirma que isso gerava uma repulsa por parte da elite e

uma preocupação por parte das autoridades para controle dessa grande massa de pessoas em

47



situação de mendicância. Referenciando Fraga Filho, havia uma ambiguidade da sociedade

brasileira no olhar dado a essas pessoas, entre aqueles tolerados pela Igreja, através do

exercício da caridade e da esmola; ou os que eram hostilizados e denominados como

perigosos. Ele faz uma referência importante a autora Laura de Mello e Souza que nos diz da

sociedade mineira do século XVIII, na qual os indivíduos pobres eram considerados pelas

autoridades como uma "outra humanidade, inviável pela sua indolência, pela sua ignorância,

pelos seus vícios, pela mestiçagem ou pela cor negra de sua pele” (SOUZA 1990, p. 219 apud

SENA JÚNIOR 1997, p. 20).

O autor continua a análise observando o trabalho do cronista português e professor

de grego, Luís dos Santos Vilhena (VILHENA 1969, p. 134 apud SENA JÚNIOR 1997, p.

20). Vilhena nos traz a desumanidade dos senhores que alforriavam seus escravos com

alguma deficiência que o impossibilitasse a exploração da mão de obra como forma de

pouparem os senhores da onerosa tarefa de sustentá-los. Ou então estes senhores os

conservavam no cativeiro para poder mendigar, utilizados como pedintes. Os senhores

buscavam manter os escravizados que pudessem causar alguma compaixão aos ditos

caridosos. Conforme Sena Júnior (1997), esta era uma prática comum dos proprietários

pobres. O mesmo analisou os inventários post mortem de pequenos proprietários,

identificando a existência de escravizados mais velhos e/ou enfermos que, por muitas vezes,

não tinham nem como serem avaliados e eram utilizados para este fim. Cativos idosos e/ou

com alguma deficiência foram vendidos por valores baixos e acabaram sendo mais acessíveis

a camadas mais pobres que os compravam e os utilizavam para mendicância buscando obter

alguns trocados.

Sena Júnior (1997) informa que entre “1847 e 1856, 59,1% dos mendigos de

Salvador eram de cor preta. Incluídos os mestiços, pardos, cabras e caboclos, o contingente

chegava a 85.2%” (VILHENA 1969, p. 67 apud SENA JÚNIOR 1997, p. 22). Logo, 85,2%

da população em mendicância era negra (pretos e pardos).

A desumanização dos corpos negros e esta condição produzida pelo olhar branco que

via o negro como objetos e mão de obra descartáveis quando não houvesse mais possibilidade

de utilização para a produção, mantinha a ideia de como o corpo poderia ser utilizado no

máximo de sua força e descartado quando não oferecesse mais serventia aos interesses da

classe dominante. Podemos pensar aqui como seria, por exemplo, a Lei do sexagenário. Como

estes escravizados experimentariam essa liberdade sem indenização, sem políticas públicas?

O privilégio branco permitia manter escravizados e utilizá-los na mendicância para obter

48



algum proveito ou descartar a mão de obra para se isentar da responsabilidade com os custos

da sua reprodução.

Fraga Filho (FRAGA FILHO apud SENA JÚNIOR, 1997), ao pesquisar a aversão ao

trabalho, analisou que algumas pessoas classificadas de vadios na tentativa de se afastar da

escravidão estavam na representação de uma economia moral desenvolvida pelos livres e

libertos na recusa dos trabalhos ocupados por escravizados. Segue dizendo: “A tendência do

homem livre pobre era distanciar-se da escravidão, fugir à possibilidade de ser reduzido à

mesma condição de escravo” (VILHENA 1969, p. 78 apud SENA JÚNIOR 1997, p. 22). O

mesmo segue com o diferencial do branco pobre e do negro, pois afirma que os negros, em

sua maioria, continuavam exercendo atividades anteriormente ocupadas na escravidão,

executando o mesmo serviço de quando eram escravizados.

Sena Júnior (1997) nos diz que, com o fim do tráfico de pessoas e a necessidade de

incorporação da mão de obra livre ao trabalho, algumas atividades foram intoleradas:

Mendicância e vadiagem. Pensar nesse contexto nos remete a ideia da criação do aparato

legislativo para que se pudesse ter o controle da população negra e a possibilidade de escolha

dos brancos, mantendo no ócio quando senhores ou recusando serviços anteriormente

ocupados por escravizados.

Não por acaso que a constituição de um mercado de trabalho livre privilegiou a

inserção do trabalhador branco nos empregos formais, socialmente reconhecidos e com

melhor remuneração. Aos negros, reservaram-se, principalmente, as ocupações com baixo

rendimento, pouco ou nenhum prestígio social, além de toda sorte de ocupações informais,

ocupações em sua maioria em locais anteriormente ocupados por pessoas negras na

escravidão. Não é por acaso que caminhamos para um mercado na contemporaneidade em

que os trabalhadores pretos e pardos, em sua maioria, ocupam os espaços criados,

historicamente, desvalorizados e precarizados, e muitas vezes com heranças escravocratas.

O autor Sena Júnior (1997) nos diz:

Se os homens livres desenvolveram uma economia moral do trabalho que os
afastava da atividade considerada de escravo, o mesmo não se pode dizer dos
libertos, os quais, na maioria das vezes, continuavam a executar o mesmo
serviço de quando eram escravos. Isso acontecia porque as oportunidades de
sobrevivência para o ex-escravo eram escassas, o que se agravava ainda mais
nos casos de alforrias onerosas. Dessa forma, o liberto dificilmente deixava
de trabalhar imediatamente após a sua manumissão (JÚNIOR, 1997, p. 22).

Ainda conforme o autor, haveria a possibilidade do homem livre pobre de deixar de

trabalhar e se livrar da classificação de vadio através da propriedade de cativos que o

49



distanciava da condição de escravizado, ao mesmo tempo em que o inseria numa melhor

classificação na hierarquia social. A ociosidade e a vadiagem apareceriam como distintas

categorias na sociedade brasileira, que tinha a valorização do ócio dos proprietários de

escravizados, visto como meios de sobrevivência, enquanto o ócio da população não branca

não era tolerada, sendo classificada como vadios. E em contrapartida, condenavam a relação

da vadiagem com a miséria como que "deturpando o homem e engendrando o crime”

(CHALLTOUB, p. 47 apud JÚNIOR, 1997, p. 23).

O mercado de trabalho constituiu-se como espaço privilegiado dos trabalhadores

brancos, enquanto a pobreza negra era criminalizada como “vadia”. Ao pensar no serviço

doméstico pago podemos entender que não é por acaso que em sua maioria é ocupado por

pretas e pardas. O mercado de trabalho é marcado desse modo pelos traços históricos que

mantém o lugar criado pelo branco para o negro desde os tempos coloniais. Todo este

processo impossibilitou aos negros acessar outros espaços a não ser aqueles permitidos pela

branquitude e consolidados ao longo de anos de escravização.

Percebe-se também o evidente interesse e bem-sucedido esforço da classe senhorial

em manter as relações com sua fundamentação no racismo estrutural. Ao mesmo tempo que

criava mecanismo de acesso a trabalhos mais especializados para pessoas negras no

pós-abolição, iniciaram-se a substituição da mão de obra negra pela do imigrante branco.

Assim, fortaleceram o ideal de branqueamento da nação e a manutenção da terra nas mãos dos

senhores escravocratas (SKIDMORE, 1994, p. 207).

E no dia 13 de maio de 1888, foi assinada a Lei Áurea e abolida a escravatura no

Brasil. Foi, para os negros e negras, um momento de festejo e de esperança de alcançar a

cidadania. Mas os negros agora todos os libertos viram-se ocupando moradias nas periferias e

com chances mínimas de acesso aos postos de trabalho assalariado livre. O racismo

aprofundou-se no país. Criaram-se diversos mecanismos para manutenção do negro à margem

da sociedade e sem reparação social. Importante ressaltar que a grande maioria dos negros,

aproximadamente 90%, já se encontrava livre e economicamente ativa antes de 1888

(GONZALEZ, 1979). Até hoje permanece, orquestrada pelo racismo estrutural, a ideia de que

foi a Lei Áurea que libertou a população negra brasileira.

Silva (2016) aponta que os relatos acerca das migrações voluntárias e involuntárias

para as cidades acabavam por manter os laços dos criados do engenho, pois impulsionava que

famílias entregasse suas filhas, muitas meninas eram entregues por seus pais ou parentes para

serem criadas por famílias, o que na verdade as tornavam criadas da casa, espaços nos quais

vivenciavam histórias de tortura, de quase escravidão, de diversos tipos de violências. O autor

50



nos diz “toda uma geração de libertos e filhas de libertos, vinculados às famílias mais

renomadas do lugar” (SILVA, 2016, p. 58). Continua dizendo que “ser conhecida, do

engenho, e ainda ex-escrava, para estes grupos, eram tributos valiosos difíceis de conseguir no

meio urbano” (SILVA, 2016, p. 58).

Desse modo, é a partir dos marcadores raciais que teremos o tratamento diferenciado

dos grupos sociais trabalhadores. A análise da categoria profissional dos trabalhadores

domésticos demonstra como foi o acesso dos negros ao trabalho livre, fonte de exploração e

opressão, reflexo da experiência da subalternização e das barreiras criadas para que se

mantivesse a população negra em espaços de exclusão de direitos.

Importante entender que o racismo se articula estruturalmente com aspectos

políticos, ideológicos, jurídicos, econômicos da sociedade, conforme nos diz Almeida (2019):

Podemos dizer que o racismo é uma forma sistemática de discriminação que
tem a raça como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas
conscientes ou inconscientes que culminam em desvantagens e privilégios
para indivíduos, a depender do grupo racial ao qual pertencem (ALMEIDA,
2019, p. 22).

Importante compreender que o racismo não é um fator patológico e não se limita a

fenômenos individuais e muito menos que o processo de racialização tem base biológica. O

racismo perpassa todos os aspectos da sociedade, inclusive a dimensão econômica,

determinando a distribuição de riqueza, a distribuição de poder no processo político,

estruturando a sociedade e impondo desvantagens aos negros.

Este lugar historicamente criado como lugar de negro e consequentemente

desvalorizado e subalternizado tem seus fundamentos no racismo. Analisar o passado nos

ajuda na busca da compreensão de como estas práticas se mantêm hoje ao remeter o olhar à

profissão de empregada doméstica.

Almeida (2019) afirma que a organização política, econômica e jurídica da sociedade

é o que torna viável a reprodução sistêmica de práticas racistas em que suas expressões são

dadas na concretude da desigualdade política, econômica e jurídica. O racismo é estrutural,

mas é importante dizer que isto não significa que seja uma condição incontornável. Almeida

(2019) enfatiza o ponto de vista teórico do racismo como processo histórico e político, aquele

que possibilita as condições sociais para que, direta ou indiretamente, grupos racialmente

identificados sejam discriminados de forma sistemática e assim se obtenha vantagens por

parte do grupo racialmente posto no processo de dominação. Segundo o autor, por isso é

insuficiente responsabilizar juridicamente os indivíduos que cometeram atos racistas. Para

51



realmente enfrentar o racismo é necessário desarticular a máquina social e política que produz

a desigualdade racial.

Ao pensar nessa estruturação vivenciada no país, Lélia Gonzalez (1979) articula a

estrutura do racismo às origens do modo de produção capitalista e ao seu funcionamento

econômico. Ela destaca as categorias “trabalhador livre” e “capital dinheiro” no entendimento

que a acumulação primitiva permite a urgência destes elementos da estrutura do capitalismo.

Em contrapartida, em relação ao “capital dinheiro” aqui produzido, estaríamos inseridos no

capitalismo dependente no mercado mundial. Isto porque a acumulação se daria através da

produção de alimentos e matérias primas de início na pilhagem e depois no comércio exterior

manipulado pelas metrópoles que assumiram o papel de grandes fontes produtoras de lucro.

Destaca os beneficiários dessa articulação em que os mesmos se apropriam do excedente

produzido através do desvio da inversão industrial. Ela dá exemplos: consumo puro e simples,

especulações financeiras, negócios imobiliários, entre outros.

Gonzalez (1979) traz as análises realizadas pelo autor José Nun acerca dos seguintes

conceitos: “superpopulação relativa”, “exército industrial de reserva” e “massa marginal”. O

primeiro nos diz da funcionalidade que toma forma no país em que grande parte da população

torna-se supérflua e a acaba constituindo a “massa marginal” devido ao processo de

acumulação hegemônico. As questões dadas pelo desemprego e subemprego estão

relacionadas a esse grupo, demonstrado através dos marcadores de gênero e etnicidade, e

como eles são manipulados de tal maneira que os níveis mais baixos de participação na força

de trabalho pertencem às mulheres e a população negra. Sobre o “exército industrial de

reserva” e a “massa marginal”, destaca três componentes seguindo a pesquisa de Nun.

Primeiro refere-se a parte da mão-de-obra ocupada pelo capital industrial competitivo;

segundo, refere-se a maioria dos trabalhadores que buscam refúgio em atividades terciárias de

baixa remuneração; por fim, refere-se a maioria dos desocupados e correspondente dos

trabalhadores que buscam refúgio em atividades terciárias de baixa remuneração; a maioria

dos desocupados; a totalidade da força de trabalho que, de maneira mediata ou imediata, está

submetida ao capital comercial.

Ao citar o autor Nun (1978), Gonzalez nos faz refletir acerca dos estudos sobre a

marginalidade numa perspectiva do pensamento histórico estrutural. Isto foi uma forma de

denúncia crítica dessa formação de um contingente de trabalhadores que tornou-se uma

subclasse, aqueles que o mercado não absorvia. A autora chama a atenção para a análise da

marginalidade funcional: de um lado o “exército industrial de reserva”; do outro lado, o não

funcional dado pela “massa marginal”. Nun (1978) alerta que no Capitalismo Monopolista

52



com a emergência de um trabalhador polivalente se “perde sustentação a ideia anterior de uma

reabsorção possível de operários afastados pela máquina: a demanda industrial de trabalho

tende a contrair-se ou, no melhor dos casos, a estancar-se”. (NUN apud GONZALEZ, 1978,

p. 97).

Segue com a crítica ao marxismo ortodoxo na relação com a categoria raça que reduz

ao economicismo quando coloca o racismo como um instrumento manipulado pelo capitalista

que tem como objetivo mediante as minorias raciais criar clivagens no operariado. Segundo

essa visão, a solução seria a união dos trabalhadores das diferentes raças. A mesma questiona

a fragilidade desta proposta e apresenta o exemplo da clivagem entre o operariado afrikaaner

e o operariado negro da África do sul. No contexto brasileiro, nos diz que temos que

considerar que, em sua maioria, os trabalhadores não alcançaram a situação de força de

trabalho relacionada ao capitalismo industrial competitivo. Conforme o autor Nun, no que diz

respeito a “massa marginal”, a autora diz que a população negra estaria situada no

desemprego aberto, ocupação “refúgio” em serviços puros, trabalho ocasional ou biscate,

ocupação intermitente e trabalho por temporada. No Brasil, os dados contemporâneos do

serviço doméstico mostram que a maioria das mulheres empregadas domésticas são pretas e

pardas, segundo dados do IBGE (2020).

O que pretendo demonstrar nessas entrelinhas entre passado e presente, é o racismo

como determinador das relações de trabalho e a necessidade de ele ser exposto para chamar a

atenção do leitor para as novas roupagens para velhas práticas de dominação. É no cenário de

modernização do nosso capitalismo periférico que o negro se vê cada vez mais marginalizado.

Conforme nos diz Gonzalez (2020), a empregada doméstica seria na contemporaneidade a

mucama permitida.

Quando pensamos no passado e verificamos como foi a Abolição, ficamos com as

palavras do autor Abdias Nascimento:

Se a escravidão significou crime hediondo contra cerca de treze milhões de
africanos, a maneira como os africanos foram “emancipados” em nosso país
não ficou atrás como prática de genocídio cruel. Na verdade, aboliram
qualquer responsabilidade dos senhores para com a massa escrava; uma
perfeita transação realizada por brancos e para o benefício dos brancos
(NASCIMENTO, 2019, p. 87). 

Não podemos deixar de ressaltar que com os povos originários não foi diferente.

Seus corpos foram igualmente alvo de teorias racistas enquadrando-os como um povo que

“trocou” sua terra por espelhos, na ideia da classificação de “índio”, ideia esta que ainda

permanece nos dias de hoje. O presente pensamento durante o século XIX, através da

53



intelectualidade do país foi consagrado no imaginário a figura do “Índio” romantizado que

vivia somente na mata. Um dos maiores expoentes da romantização do índio foi a obra de

José de Alencar, IRACEMA (1879). Os brancos classificaram os povos originários como uma

“raça vermelha”, enquadrando-os em processos históricos, sociais e políticos como se fossem

homogêneos, ignorando as singularidades de suas línguas, tradições, economia e crenças. A

forma de olhar do colonizador foi baseada no menosprezo da riqueza dos povos que aqui já

habitavam num primeiro momento. Mas no final do século XIX, o indígena subiu a um

patamar no qual o negro jamais esteve, ou seja, na escala evolutiva. Conforme Botelho

(2013), os povos originários seriam enquadrados na concepção comum da menoridade. Cita

as palavras de Juan Ginés de Sepúlveda: “um filósofo que debateu exaustivamente com Las

Casas sobre a escravidão indígena, os índios são ― bárbaros, simples, iletrados e em

educação, bestas totalmente incapazes de aprender nada que não sejam habilidades mecânicas,

cheios de vício, cruéis e de tal índole que é aconselhável que sejam governados por outros”

(BOTELHO, 2013, p. 13 apud WALLERSTEIN, 2007, p. 19). Nas palavras do autor, os

indígenas são colocados na infância selvagem e os negros na inferioridade bárbara. Não

precisamos nem pensar demais para ver quem ocupava o último estágio de acordo com a

escala evolutiva do racismo científico da época: o negro (GOULD, 2003).

O país manteve uma busca pela afirmação da harmonia destes personagens (branco,

negro e indígena) no ideal da política do branqueamento, sobretudo a partir do fim do século

XIX. O antigo processo de miscigenação fruto de diversas relações com base no estupro

(Época Colonial), mais tarde pelo casamento inter-racial, faz neste cenário emergirem aqueles

que transitavam entre o que foi denominado pardo ou mestiço. Após essa ideologia do

branqueamento, inventou-se o “mito da democracia racial” na década de 1930, firmado na

sociologia de Gilberto Freyre (SCHWARCZ, 1994; SKIDMORE, 1993). Freyre (2006)

desenvolveu a ideia de um traço patologizado, enquadrando os tipos sociais como bom

escravo e bom índio, como se estes fossem pacíficos e inertes frente às violências da

colonização. Na contemporaneidade, esse mito se mantém. Provando que estes nunca foram

dóceis e pacíficos, pensadores como Clóvis Moura dizem em tom de denúncia: “toda obra de

Gilberto Freyre é uma exaltação à escravidão, aos seus valores, ao senhor-de-engenho e uma

glorificação do escravo passivo, dócil, masoquista” (MOURA, 1977, p. 74).

O caminhar do debate aqui proposto nos leva a pensar em como seria o debate geracional

em que a população negra teria em seu seio familiar alguma mulher que é ou foi empregada

doméstica. Como poderíamos pensar nessa relação passado e presente e as implicações das

54



opressões de gênero, raça e classe que inserem a população negra em espaços historicamente

criados pelo racismo?

2.4 De mãe pra filha: da mucama à figura contemporânea da empregada doméstica -
“mucama permitida”

O que acompanhamos até o presente momento é importante para entendermos como o

racismo se estrutura no modo de produção capitalista. Angela Davis (2017) apresenta o

conceito de "pirâmide de opressão", segundo o qual, no modelo de distribuição social da

sociedade patriarcal moderna, quem ocupa o topo são os homens brancos, seguidos pelas

mulheres brancas. Abaixo destes vêm os homens negros, e na base estão as mulheres negras.

Conforme suas palavras na conferência com título “Atravessando o tempo e construindo o

futuro da luta contra o racismo”, realizada no dia 25 de Julho de 2017, no salão nobre da

reitoria da UFBA: "Quando a mulher negra se movimenta, toda a estrutura da sociedade se

movimenta com ela, porque tudo é desestabilizado a partir da base da pirâmide social. Onde

se encontram as mulheres negras, muda-se a base do capitalismo".

A constituição dessa base piramidal encontra-se no processo histórico que

impulsionou a população negra ao desemprego, subemprego, trabalho informal, trabalho

precarizado17. Quando segmentos desta pirâmide acessam empregos formais, surgem outras

barreiras tais como ter que submeter-se aos salários menores em relação ao mesmo cargo

ocupado por um branco. O trabalho doméstico é, historicamente, lugar de negros e continua

na contemporaneidade através da figura das mulheres negras que desempenham atividades

como babás, empregadas, faxineiras, diaristas, governantas entre outras funções, antes

ocupadas pelas escravizadas. Mesmo com a generificação dando caráter feminino, continuou

majoritariamente ocupado pelas mulheres negras, oriundas de famílias pobres e em sua

maioria com baixa escolaridade. Atualmente, os serviços domésticos não são uma

exclusividade da população negra, mas é majoritária esta parcela populacional que ocupa

esses espaços.

Dentro dessa estrutura piramidal, emerge o caso de uma autora que teve a

experiência familiar forjada no trabalho doméstico, em uma fazenda no interior mineiro,

numa relação que se assemelhava e muito com os “tempos” da casa grande. Seu nome?

17 Subemprego refere-se à situação econômica que o trabalhador flutua entre emprego e desemprego.
Trabalho informal é aquele sem vínculo empregatício e, por isso, sem direito algum (CLT); por fim, trabalho
precarizado é aquele no qual o contrato de trabalho formal acumula perdas de direitos e garantias.

55



Laudelina de Campos Mello. E com certeza a história dela é uma entre muitas dos quartinhos

de empregada.

Laudelina de Campos Melo foi ativista sindical e empregada doméstica. Nasceu em

12 de outubro de 1904, em Poços de Caldas – Minas Gerais. Aos sete anos de idade começou

a trabalhar como empregada doméstica e babá. Filha de Marco Aurélio de Campos Melo,

baiano, e Maria Maurício de Campos Melo, mineira, os pais não chegaram a ser legalmente

escravizados, pois nasceram após 1871, ano de aprovação da Lei do Ventre Livre

(SCHUMAHER, 2000, p. 310-311). A própria Laudelina, no documentário “Lutas e

conquistas” (2015), produzido pelo Museu da Cidade e Museu da Imagem e do Som –

Campinas, narra a história de sua família:

Minha avó era escrava e doou minha mãe para família Junqueira, era uma
das famílias mais importantes de Poços de Caldas, uma das fundadoras da
cidade. Ela cresceu aí mesmo e mesmo depois de casada continuou sob o
jugo deles, não deixavam ela em paz, qualquer hora da noite ou do dia ela
tinha que estar à disposição da sinhazinha para fazer as vontades dela. Certo
dia um capataz foi chamar minha mãe e dessa vez ela resolveu não ir porque
tinha uns doces para entregar, ela também era doceira da cidade, o capataz
começou a bater em minha mãe com chicote de rabo de Tatu, eu avancei
nele, se a minha mãe não me puxasse, eu matava esse homem de tanto ódio
que eu estava, eu tinha dezesseis anos. Pior é que minha avó assinava o
sobrenome Junqueira naquela época era comum o escravo assinar o
sobrenome dos seus senhores, eles queriam que eu assinasse, mas eu me
recusei e convenci a minha mãe também não assinasse, aí resolvemos assinar
sobrenome do meu pai, Campos Melo, foi nossa Abolição (Laudelina de
Campos Melo - LUTAS E CONQUISTAS, 2015).

A trajetória da ativista sindical e empregada doméstica Laudelina de Campos Melo é

de suma importância para este trabalho. Sua narrativa como mulher negra e ativista demonstra

como foi para os negros a experimentação do caminhar para Abolição, pós-abolição e o difícil

acesso a direitos. Ela narra, por exemplo, como sua avó, escravizada, não pôde ficar com sua

mãe que era uma criança livre, pois havia nascido no período da Lei do Ventre Livre (1871).

Pensemos: em que condições esta criança teria crescido? Ela cresceu sob o jugo da família

Junqueira, a qual manteve ainda relações análogas às escravistas, apesar de ter nascido livre.

Demonstrando que o aparato legislativo ainda garantiu uma forma de manutenção do poder

nas mãos brancas da nossa oligarquia. Carregava o sobrenome da classe senhorial e se

questionava sobre não ter sequer a liberdade de ter um nome. A troca do sobrenome é vista

por ela como uma forma de resistência ao romper com o nome dos algozes de sua família.

Esta foi a verdadeira abolição dessas duas mulheres, a primeira Abolição de suas vidas!

56



Outra importante passagem de sua trajetória, foi perder de forma trágica seu pai num

acidente de trabalho, Laudelina tinha apenas doze anos de idade. Seu pai enquanto trabalhava

no corte de madeiras no Paraná foi atingido por uma tora de madeira cortada pelos seus

irmãos. Uma morte trágica que fez com que Laudelina não prosseguisse com estudos na

escola primária, obrigando-a a cuidar de seus cinco irmãos mais novos enquanto sua mãe

trabalhava no hotel da cidade. A autora Pinto (1993) nos diz que a maioria das famílias negras

não conseguiam manter a frequência dos filhos na escola e é o que revela a fala de Laudelina

sobre a interrupção dos estudos: “Nasci em Poços de Caldas, Sul de Minas, em 12/10/1904.

Filha de pais descendentes de escravos, minha infância foi de menina pobre. Fiz até o terceiro

ano do Grupo Escolar David Campestre” (Laudelina de Campos Melo apud PINTO 1993, p.

162).

A responsabilidade familiar de ter de cuidar dos irmãos mais novos é um traço

característico das classes populares brasileiras. Essa responsabilidade leva à ruptura com o

processo de aprendizagem escolar, fazendo com que a maioria das empregadas domésticas

não tenham tido a oportunidade de terminar sequer o ensino básico fundamental.

Aos dezesseis anos, Laudelina foi presidenta do Clube Treze de Maio, agremiação que

promovia atividades recreativas e políticas entre os negros. Aos dezoito anos casou-se e

mudou-se para São Paulo, assim como fizeram milhares e milhões de brasileiros ao longo do

século XX, que migraram em busca de melhores condições de emprego. Participou ainda com

seu marido, Jeremias Henrique Campos Melo, da agremiação Saudade de Campinas, grupo

cultural negro em Santos.

A autora Pinto (1993), em sua dissertação acerca da trajetória de vida da Laudelina de

Campos Melo, verifica a possibilidade de aquisição e formação de identidade étnica e de

gênero em diferentes contextos sociais, revelados na história dessa grande mulher. Sobre o

casamento de Laudelina, Pinto informa que este fato não representou a submissão ao

elemento masculino e que foi possível verificar que a mesma mantinha relações igualitárias

com seu marido através dos relatos apresentados. Laudelina era oradora oficial e

vice-presidente da associação e seu marido era o secretário. Era uma figura à frente do seu

tempo.

Em Santos, não passou a integrar diretamente a Frente Negra Brasileira (FNB), mas

teve acesso a toda produção jornalística da época, tanto realizada por eles ou por demais

organizações negras (PINTO, 1993). O período de pós-abolição representou para os negros

uma vivência de uma condição de subcidadania, o que os impulsionou a continuarem na luta

57



através da sua organização para que fossem ouvidas as suas demandas, demonstradas por

estas organizações e muitas outras.

A trajetória da FNB, associação que emergiu em 1931 e continuou até 1937, teve a

mobilização de milhares de negros e negras que lutavam por seus direitos. Importante dizer

que a entidade foi fruto das experiências organizativas da população negra residente na cidade

de São Paulo. Havia oitenta e cinco associações negras na cidade de São Paulo, durante o

período de 1897 a 1930, sendo vinte e cinco dançantes, nove associações beneficentes, quatro

cívicas, quatorze esportivas, vinte e um grêmios recreativos, dramáticos e literários, além de

doze cordões carnavalescos (DOMINGUES, 2004, p. 329). Entre outras associações que

existiram nesse período, pode ser citado o Centro Cívico Palmares, que entre 1926 a 1929,

teve como proposta a elevação política, moral e cultural, pelo grau de mobilização política da

comunidade negra. A entidade criou departamentos tais como o Departamento de Instrução ou

de Cultura (DOMINGUES, 2008). Laudelina Mello compartilhou sua atuação política com

diversos militantes negros, comunistas e sindicalistas. Manteve articulação com outras

organizações políticas como o Partido Comunista (PC) e o Teatro Experimental do Negro

(TEN)18. As organizações recreativas que ela criou foram: o concurso de beleza Pérola Negra,

o Clube 13 de Maio e a Escola de Bailados Santa Efigênia (CRESPO, 2016).

A história de vida de Laudelina Mello é rica em detalhes que são muito valiosos para

este trabalho. Ela contribui para compreender que as legislações anteriores e posteriores à

Abolição não significaram a liberdade plena para os milhares de negros deste país. Sua

trajetória de luta mostra que as mulheres negras, tradicionalmente vistas pelo olhar branco

como subordinadas, são organizadas e sempre se mobilizaram para impor limites à perversa

relação patrão-empregada que muitas delas vivem ou viveram no exercício de suas profissões.

Conforme bem define a autora Pinto:

Dona Laudelina pode ser definida como intelectual orgânica: uma
organizadora de grupos de resistência. Existe uma peculiaridade que vai
diferenciá-la da grande maioria da população negra, em específico, do
comum das mulheres negras, que é o sentido da luta, transformado em
independência e coragem, que lhe possibilitou ter a capacidade de criar, a
partir das tradições (afrobrasileiras) vigentes, padrões historicamente novos
de denúncia e de condenação ao que existe (PINTO, 1993, p. 20).

18 Na cidade do Rio de Janeiro, em 1944, emerge o TEN, um projeto idealizado por Abdias Nascimento
como valorização social do negro e de sua cultura através da arte. “(...) no Brasil, o primeiro a denunciar a
alienação da antropologia e sociologia nacional(...)” (RAMOS apud NASCIMENTO, 2016, p. 163). “Dando ao
negro a oportunidade de surgir como personagem – herói” (...) (NASCIMENTO, 2016, p. 163). Ver mais em
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: Processo de um racismo mascarado. São Paulo:
Perspectiva, 2016.

58



Dando continuidade à análise da relação entre identidade negra e trabalho doméstico, a

autora Tamis Porfílio Nogueira (2017), em texto “Mucama Permitida: a identidade negra do

trabalho doméstico no Brasil”, expõe a condição destas trabalhadoras que não escapam ao

racismo, ao classismo e ao patriarcalismo tão presentes na sociedade brasileira e que as

confinam em empregos considerados socialmente “subalternos” e que não lhes dão mínimas

perspectivas de ascensão social (NOGUEIRA, 2017).

Outra autora que aponta para a herança escravocrata no trabalho doméstico é Daria

Matsumoto. Em sua dissertação “O trabalho doméstico remunerado e feminino: rupturas e

continuidades” (2017), ela analisa as transformações na área do trabalho doméstico a partir do

processo que levou à formulação da Lei Complementar nº. 150, de junho de 2015, e como

esta tem se efetivado no cotidiano das trabalhadoras domésticas do município de São Paulo. É

a análise da atual legislação sobre o trabalho doméstico que o próximo capítulo se dedica.

59



CAPÍTULO 3 – CIDADANIA, RACISMO E EXCLUSÃO

Conforme Clóvis Moura, não houve ruptura da estrutura escravista na passagem da

Colônia para o Império19. A organização jurídico-política e econômica continuou baseada na

propriedade de grandes extensões de terras nas mãos da elite branca:

O liberalismo escravista, que marcou como ideologia quase todos os
movimentos de mudança social quer no Brasil-Colônia, quer no Império,
declarava-se defensor da escravidão, apesar das restrições de ordem
filosófica que fazia contra o conteúdo moral da sua existência. Ao defender o
direito de propriedade de um ser humano sobre o outro, automaticamente
excluía a classe escrava do direito à cidadania (MOURA, 1992, p. 48).

Em 1823, o momento imediatamente posterior à formalização da independência do

Brasil, os liberais defendiam a promulgação de uma nova constituição 20 e, posteriormente,

apoiaram a Constituição de 1824, outorgada por Dom Pedro I e que legitimou o poder da elite

agrária branca. A Constituição Imperial (CI) de 1824, estabeleceu a divisão em quatro

poderes: primeiro, o Poder Moderador, o Poder Legislativo, o Poder Executivo e o Poder

Judiciário. Esta Constituição fez referência às exigências para o acesso ao direito político de

voto. O controle dos quatro poderes estava nas mãos do príncipe regente e as políticas eram

produzidas em função dos interesses da classe senhorial e da metrópole, Portugal.

O autor Marshal (1967:76) define cidadania como um status concedido àqueles que

são membros integrais de uma comunidade. Todos aqueles que possuem um determinado

status são iguais com respeito aos direitos e obrigações. A cidadania pressupõe a existência de

igualdade de direitos entre sujeitos inseridos no seio de uma comunidade política. Ao afirmar

a cidadania como parte do requisito para participação da vida pública, a Constituição de 1824

excluiu as maiorias constituídas por indígenas, escravizados negros, livres ou libertos e pobres

de todas as raças.

A política de Independência nacional ignorou a população não branca que foi

estrategicamente afastada do acesso aos direitos básicos, portanto, não universais. Os

indígenas sequer foram mencionados no corpo do texto da Constituição de 1824. A população

negra foi citada, mas para criar barreiras jurídicas para afetar diretamente o seu acesso aos

direitos. Conforme a Constituição de 1824, poderiam obter cidadania os negros livres e

20 Foi o primeiro projeto de constituição do Brasil, cuja votação, em 1823, veio a ser interrompida pelo
Imperador D. Pedro I (1822-1831) em novembro daquele ano, ao determinar o fechamento da Assembleia
Nacional Constituinte.

19 Colônia é o período datado da invenção do Brasil até a chegada da família real (1500-1815) ao
território. O Império segue marcado pelas transformações em prol da “independência” do Brasil (1822-1889).
Ambos os períodos são marcados pela manutenção do poder nas mãos das pessoas brancas e permanência da
estrutura escravista do povo negro.

60

https://pt.wikipedia.org/wiki/Constitui%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/1823
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pedro_I_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeira_Assembleia_Nacional_Constituinte_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeira_Assembleia_Nacional_Constituinte_do_Brasil


ingênuos, filhos de escravizadas encaixadas na Lei do Ventre Livre. Contudo, ao mesmo

tempo em que são citados como possibilidade de alcançar cidadania, a legislação trazia

artigos que contrariavam o seu acesso a estes direitos. Vejamos a seguir as barreiras legais

criadas:

CAPÍTULO VI - Das Eleições:

[...] Art. 94. Podem ser Eleitores, e votar na eleição dos Deputados,
Senadores, e Membros dos Conselhos de Provincia todos os que podem
votar na Assembléa Parochial. Exceptuam-se I. Os que não tiverem de renda
liquida annual duzentos mil réis por bens de raiz, industria, commercio, ou
empregos. II. Os Libertos. III. Os criminosos pronunciados em queréla, ou
devassa.

Art. 95. Todos os que podem ser Eleitores, abeis para serem nomeados
Deputados. Exceptuam-se I. Os que não tiverem quatrocentos mil réis de
renda liquida, na fórma dos Arts. 92 e 94. [...]CONSTITUIÇÃO IMPERIAL,
182421.

Conforme esses artigos, a primeira Constituição brasileira vetava a participação dos

negros no processo eleitoral, bem como os direitos à cidadania e participação política. Outro

fator dificultador foi o cerceamento de direitos políticos aos “criminosos”. Historicamente, a

caracterização de vadiagem era dada aos negros livres ou libertos devido à falta de política

pública para inserção no mundo do trabalho livre, como acesso à educação. A maioria não

tinha acesso à alfabetização e à leitura. Logo, por mais que um negro fosse filho de livres ou

nascido livre, mesmo filho de escravizados, ele deveria contar com a “sorte” de não ser

criminalizado como vadio. Além disso, mesmo que um negro não estivesse implicado em

crime de vadiagem, havia ainda a barreira econômica: qual negro do século XIX teria a renda

líquida de quatrocentos mil réis?

Dessa forma, como pensar acerca do acesso de direitos pela população não branca

historicamente inferiorizada e desqualificada como não humana? Os direitos foram reservados

a um grupo seleto de indivíduos, com determinadas condições econômicas e moralmente

aceitos na sociedade colonial e imperial. Se os negros eram vistos como seres desprovidos de

humanidade, como seria este caminhar em direção ao acesso a direitos se o direito de existir já

lhe era cerceado? Portanto, a Constituição de 1824 instituiu direitos para um determinado

grupo a manter-se no poder e determinar a vida dos demais grupos étnicos. A racialização foi

21 Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm> Acesso em:
06/08/2020, às 13:25.

61

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm


um forte definidor da exclusão dos negros como cidadãos brasileiros, como aponta Wlamyra

Albuquerque (2012).

A autora Wlamyra Albuquerque traz um importante apontamento, expõe as

especificidades do fim do escravismo no Brasil juntamente com a forma que toma a

República buscando a compreensão da redefinição de lugares e hierarquias fundamentadas na

racialização. Como nesse novo momento da História brasileira as elites brancas não poderiam

mais subjugar o negro dado o fim da escravidão, elas se valeram de dar continuidade às

estruturas racistas, sendo o negro o indivíduo mais “atrasado” e, que, portanto, não poderia

gozar dos novos ventos, mesmo na Nova República. Utilizaram a interação entre questão

racial e desestruturação do escravismo na designação do processo social da distinção da

população aqui existente. A autora relaciona o debate da cidadania negra destacando a

historicidade da ideia de raça, considerada como uma questão trans-histórica. Sendo assim,

enfatiza o uso da palavra racialização ao invés do uso da palavra raça, pois exprime um

discurso em constante construção sujeito às circunstâncias de cada tempo e lugar. Ela nos diz

que raça é uma construção ideológica e, acima de tudo, um produto histórico

(ALBUQUERQUE, 2012).

Nas hierarquias raciais, os povos originários e os negros não eram vistos como

cidadãos de pleno de direitos, e foram até mesmo segregados territorialmente e impedidos ao

acesso à educação. Continuemos a análise sobre o início do período republicano em que, não

por acaso, manteve-se presente a limitação ao acesso à cidadania com a interdição de votos

aos analfabetos na Constituição Federal de 1891 (CF). Lembremos que a Abolição da

escravidão ocorreu apenas três anos antes da promulgação de nossa primeira CF republicana.

A população de ex-cativos foi lançada na sociedade sem direito à alfabetização e,

consequentemente, à cidadania. Entre o Brasil do Império e o Republicano, houve uma série

de legislações que escancaram essas barreiras, algumas explicitadas na tabela abaixo:

Legislações do Império e exclusão social do negro:

Lei Ano
Constituição Política do Império no Brasil 1824

Código de Condutas 1839
Lei Eusébio de Queirós 1850
Lei de terras 1850
Lei do Imigrante 1870
Regulamentação dos criados 1881
Regulamentação do serviço doméstico no Rio de
Janeiro

1882

62



Lei Ano
Lei dos Sexagenários
Lei do Ventre Livre

1885
1871

Lei Áurea 1888
Regulamentação do serviço doméstico 1890
Constituição Federal 1891

Fonte: Levantamento feito pela autora.

Podemos ver através do quadro, que, ao longo do século XIX, entre o Império e a

República, sucessivas legislações se puseram como barreiras para os negros, antes e depois da

promulgação da Lei Áurea (1888). Esta abolição da escravidão, tornou supérflua mão de obra

dos negros e negras ou, quando muito, reservou-lhes os lugares menos prestigiados no

mercado de trabalho, tendo como justificativa o mito da superioridade do trabalhador branco

para as ocupações mais qualificadas. Depois da abolição da escravidão, o emprego doméstico

foi reservado como lugar natural das mulheres negras na divisão social, sexual e racial do

trabalho. Do ponto de vista político, a consolidação deste lugar está relacionada com a

atualização do padrão de subordinação e de subcidadania imposta aos negros pelo regime

republicano.

Com o fim da escravização e a emergência do trabalho livre no Brasil, aprofundou-se

o processo de generificação e racialização do emprego doméstico. Ainda na atualidade, este

nicho de emprego é constituído majoritariamente pelas mulheres negras.

3.1. LEGISLAÇÃO TRABALHISTA, EMPREGO DOMÉSTICO E SUBCIDADANIA

Conforme acompanhamos, o caminhar histórico da profissão de empregada doméstica

carrega marcas escravistas, tais como o caráter de subalternização que não enxerga estas

trabalhadoras como profissionais. Podemos notar três momentos do trabalho doméstico e sua

relação com a escravidão e generificação. Primeiro, foi exclusivamente realizado por pessoas

negras, homens, mulheres, crianças e idosos. Depois, no segundo momento, já próximo ao

período pré-abolição, foi ocupado também por mulheres brancas pobres. E, finalmente, um

terceiro momento no qual se observa a generificação da categoria social das empregadas

domésticas, com a presença mais expressiva das mulheres pretas, pardas e brancas pobres. Na

contemporaneidade, esta profissão tornou-se característica das mulheres negras oriundas de

famílias pobres e, em sua maioria, com baixa escolaridade.

63



O capítulo anterior nos faz refletir que o fim da escravidão não modificou as estruturas

de dominação racial e patriarcal existentes no país que foram enraizadas na lógica escravista.

O trabalho doméstico reflete a manutenção desse espaço privado como local de negros.

Mesmo com o serviço doméstico pago, as mulheres negras dentro dos contratos de

locação mantiveram antigas relações com ex-senhores para que pudessem ter o mínimo para

subsistência. Na contemporaneidade, as mulheres negras têm poucas alternativas para acessar

outros espaços de trabalho, mantendo-se na lógica da sobrevivência nas dinâmicas da

sociedade capitalista. Como pensar o aparato jurídico enquanto mecanismo do racismo

institucional? Como não pensar que todo o aparato legislativo deu base para a exclusão dos

negros, consequentemente impulsionou a continuidade dos negros nos espaços

subalternizados e precarizados? Conforme nos diz a professora Zélia Amador de Deus,

O racismo, hoje, pode ser definido como um fenômeno que traz consigo uma
história de negação dos direitos políticos, cívicos e sociais. O racismo
contemporâneo emergiu como uma doutrina de exclusão, para legitimar a
dominação de grupos fenotipicamente diferentes, e tem-se mostrado decisivo
na criação e na reprodução de estruturas de classe, fundadas na subordinação
daqueles definidos como inferiores por natureza (DEUS, 2008, p. 37).

Complementando a fala de Zélia de Deus, vejamos o que nos diz o autor Silvio de

Almeida:

Assim, a desigualdade racial é uma característica da sociedade não apenas
por causa da ação isolada de grupos ou de indivíduos racistas, mas
fundamentalmente porque as instituições são hegemonizadas por
determinados grupos raciais que utilizam mecanismos institucionais para
impor seus interesses políticos e econômicos (ALMEIDA, 2019, p. 30).

Acompanhamos até o momento como o aparato legislativo foi uma ferramenta que

demonstrou e manteve os interesses do grupo racial dominante, e enquadrou a população

negra nesses espaços de precarização.

Veremos a seguir como foi a evolução jurídica de algumas legislações do trabalho

doméstico remunerado: o Decreto n° 16.107, de 30 de Julho de 1923; a Lei nº 2996 de 1926;

o Decreto Lei n° 5.452, de 1 de maio de 1940; o Decreto nº 3.078, de 1941; a Lei n º 5.859, de

11 de dezembro de 1972, artigo 7 parágrafo único da Constituição Federal de 1988; a Emenda

Constitucional de n° 72, que alterou o artigo 7° da CF; a Lei Complementar n° 150, de 1 de

junho de 2015, a “PEC” das Domésticas. O intuito de analisar essas legislações é acompanhar

traços coloniais dessa profissão, tais como a forma de subalternização desse grupo. A

legislação tardia sobre a matéria, que procurou estender os direitos trabalhistas às empregadas

64



domésticas, evidenciou que durante décadas os silêncios jurídicos foram um reflexo da

estrutura colonial e racista de nossa sociedade.

Foi só em 1923, durante a presidência de Arthur Bernardes, trinta e quatro anos

decorridos da Proclamação da República e trinta e cinco da Abolição da Escravatura, que uma

nova legislação referente aos serviços domésticos foi criada. O Decreto n° 16.107, de 30 de

Julho de 1923 deu continuidade às práticas coloniais de identificação e cadastramento dos

trabalhadores do serviço doméstico através da expedição de uma carteira relacionada à

polícia. Essa forma de identificação tratava de ter controle sobre a ficha "limpa" que atestaria

boa conduta das trabalhadoras. O que nos chama atenção é que todo o corpo do texto

legislativo entrelaça a delegacia de polícia e o serviço doméstico pago. O controle policial dos

criados do serviço doméstico chegava à criação de mapas do cadastramento realizados pelos

senhores e sinhás daqueles que serviram a casa grande, os quais eram informados aos

delegados de bairro. O passado se mantém com novas roupagens! Verificamos a manutenção

dessas práticas no cadastramento de boa conduta, numa constante ronda da polícia para

controle daqueles que estavam no serviço doméstico. Ainda com reforço na utilização de

categorias anteriormente utilizadas, continuaram sendo usadas as denominações de “locador”

e “locatário”, demonstrando uma manutenção das práticas dos aluguéis dos corpos negros

como se fossem coisas.

Neste período também, poderia se dispensar o trabalhador por justa causa quando

este era acometido por alguma enfermidade. Desse modo, a ideia do corpo ser ainda visto

como objeto de exploração é reafirmado, pois o locatário poderia dispensá-lo quando este

corpo apresentava sinais de limite. Isto porque, naquele momento, não era mais possível

utilizá-lo sequer na mendicância para proveito da família dos senhores, já que não se tratava

de “posse” definitiva como nas legislações escravistas.

O artigo 5°, do Decreto n° 16.107, de 30 de Julho de 192322, detalha dois requisitos

de obtenção da carteira: o primeiro, era o atestado de identidade pessoal emitido pela

Delegacia de Polícia do Distrito de sua residência; e o segundo, a certidão emitida pela 4ª

Delegacia Auxiliar, que deveria constatar a inexistência de maus antecedentes na Polícia.

Segue o trecho:

Art. 5º Para obter a carteira, o locador de serviço dirigirá um requerimento
ao director do Gabinete de Identificação, instruindo-o com os seguintes
documentos;

22 Disponível em:
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-16107-30-julho-1923-526605-publicacaooriginal-1-pe.html.
Acessado em 13/01/2022, às 1h.

65

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-16107-30-julho-1923-526605-publicacaooriginal-1-pe.html


a) attestado de identidade pessoal passado pela Delegacia de Policia do
Districto de sua residencia;

b) certidão passada pela 4ª Delegacia Auxiliar, de que não registra máos
antecedentes na Policia.

Paragrapho unico. Quando o locador não souber ler nem escrever, será o
requerimento feito e assignado a seu rogo e abonado por duas testemunhas,
dispensado o reconhecimento das firmas.

O controle social da população de ex-cativos, que se manifestava na constante

vigilância policial dos “vadios” e “ociosos” que circulavam no espaço público, também é

exercido sobre a população que presta serviço doméstico pago. A polícia, como braço do

Estado, foi treinada para controlar esta população através da violência, da repressão e do

autoritarismo. Assim, o controle sobre as empregadas domésticas seguiu como caso de

polícia. E como bem diz Marx, “O poder executivo do Estado moderno não passa de um

comitê para gerenciar os assuntos comuns de toda a burguesia” (MARX; ENGELS, 1998, p.

12), a polícia seguiu aliada aos interesses da elite branca em detrimento dos interesses dessas

trabalhadoras.

A autora Pinto (2015) nos informa como o Estado esquematizou legislações para

manutenção dos interesses dos empregadores. E nos diz sobre o fornecimento de carteiras de

identificação expedidas pelo Gabinete de Identificação e Estatística. Ela cita a Lei nº 2.996, de

16 de agosto de 1926, que viria para implantação da fiscalização, e o Ato nº 2.764 que seria

para regulamentação do serviço doméstico. A partir de 1935, a fiscalização de tudo que se

referia ao serviço doméstico, como as sanções para aqueles que infringissem as determinações

legais ficaria a cargo da “Divisão de fiscalização dos serviços domésticos do Departamento

Municipal de higiene”. Um interessante ponto apresentado pela autora é acerca do contrato

estabelecido que ficava facultativo à assinatura, o que nos faz refletir como traços anteriores

se mantém nos dias de hoje acerca do elevado número de empregadas domésticas que

trabalham sem carteira assinada.

A Igreja também foi uma instituição importante para a manutenção dessa relação entre

os empregadores e as empregadas domésticas. Ainda no início do século XX, continuou como

uma importante instituição que serviu de elo entre o treinamento e a oferta de mão de obra de

empregadas domésticas. Papel esse que coube a Igreja Católica no processo de preparação de

diversas moças pobres para o trabalho doméstico (PINTO, 1993).

66



A autora Pinto (1993) nos informa acerca das diversas instituições que foram criadas

para formação de meninas como domésticas: a Associação do pão dos pobres de Santo

Antônio (ligado à Paróquia da Catedral de Campinas), fundada em 1907, na cidade de

Campinas; a Escola de Empregadas domésticas das filhas de Maria Imaculada, fundada em

1923, na cidade de São Paulo; a Escola de Empregadas domésticas da Congregação Maria

Nossa Senhora do Bom Conselho e São José, 1936, na cidade de São Paulo; as Missionárias

Sagrado Coração de Jesus para o Serviço doméstico, 1937, na cidade de São Paulo; a Casa

Santa Zita, fundada em 1944, na cidade de São Paulo. Outras instituições foram criadas por

leigos e ligadas à Igreja, como por exemplo a Casa Santa Marta e o Departamento da Liga das

Senhoras Católicas.

O funcionamento dessas Instituições para acolhimento das jovens acontecia, em

linhas gerais, de duas maneiras: primeiro, o regime de internato, em que essas jovens eram

recebidas até os 14 anos de idade e, ao atingir a maioridade, eram encaminhadas para as casas

de família, para serem empregadas domésticas. Segundo, em regime de não internamento, em

que as jovens iam, faziam a formação e poderiam voltar para seus respectivos lares e eram

aceitas na programação da instituição por meio de uma carta de apresentação enviada pela

empregadora (PINTO,1993). Aquelas que tivessem o comportamento contrário às

prerrogativas institucionais, seriam encaminhadas para o juizado das crianças e adolescentes,

caracterizando mau comportamento. Em muitos casos, os patrões não lhes davam condições

dignas para o trabalho, tais quais: baixos salários, trabalho intermitente, assédio sexual entre

outros. E caso a doméstica não desejasse se submeter a isso, esta “rebeldia” era caracterizada

como mau comportamento, o que viria a corroborar com a precarização a que ficou

circunscrita essa categoria. A instituição tentaria um novo empregador e caso a doméstica

fosse reincidente seria desligada do programa da instituição. Por isso, muitas delas se

sujeitavam aos maus tratos nas casas de família.

Em algumas destas instituições ministrava-se um curso de alfabetização de forma

regular; em outras, ministrava-se de forma vaga alegando que as aulas não poderiam ser

constantes, pois isto iria prejudicar a vida das domésticas em seus respectivos espaços de

trabalho. E em algumas instituições, havia mensalidade como forma de “estímulo das alunas”

(PINTO, 1993, p. 341), fazendo com que elas se endividassem antes mesmos de serem

contratadas. Desse modo, não parece ao acaso que, mesmo na contemporaneidade,

mantenha-se grande número de domésticas com baixa escolaridade.

67



A autora continua dizendo que a preocupação dessas instituições estava no ensino

religioso e formação moral, demonstrado no contrato informal estabelecido entre empregador

e instituição, com a exigência de que as domésticas fossem liberadas semanalmente para

escola para práticas religiosas e fossem proibidas de sair à noite. Eram catequizadas e

controladas pela Igreja e por seus patrões, não muito diferente do passado recente de

escravidão.

A Casa Santa Zita, nas suas finalidades dizia “A Casa Santa Zita visa o bem da

família por meio do apostolado junto às empregadas domésticas” (PINTO, 1993, p. 343). O

apostolado vem de acordo com os interesses das patroas, que ansiavam por obter empregadas

domésticas dóceis, submissas e obedientes. Devido a este motivo, muitas patroas não iriam às

agências oficiais de colocação alegando que estas eram muito exigentes (PINTO, 1993, p.

343).

Outro ponto interessante levantado pela autora acerca dessas instituições, é que elas

eram mediadoras entre empregadas domésticas e patroas e que apenas as obrigações

domésticas eram previstas na regulamentação. Os empregadores somente tinham o dever de

cumprir o que dizia respeito à permissão da empregada doméstica em participar das

celebrações religiosas que eram de interesse das instituições católicas e leigas. As instituições

pregavam a ideia de que as empregadas eram “como parte da família” e ensinam a submissão

e subserviência, conforme consta neste relato: “Somos testemunhas dos casos edificantes de

empregadas que no seu heroísmo anônimo, permanecem em casas dos patrões, quando estes a

dispensam, por não mais lhe poder pagar” (PINTO, 1993, p. 343).

Verificamos que há a manutenção do passado recente de escravidão, e que para estas

mulheres não havendo alternativas, acabavam por se manter nas casas de família para obter o

mínimo para sua sobrevivência, tais como alimentação, moradia, vestimenta entre outras

coisas. E, muitas das vezes, mantinham-se nos espaços anteriormente ocupados por suas

antepassadas escravizadas. Como bem diz a autora bell hooks (2019) “Ser oprimido significa

ausência de opções” (HOOKS, 2019, p. 32). Sim, estas mulheres em sua maioria, não tinham

outra opção a não ser manterem-se nestes espaços subalternizados.

O período que segue posterior à edição das primeiras regulamentações do emprego

doméstico remunerado, é o período do governo ditatorial de Getúlio Vargas, fase denominada

como a Era Vargas (1930 a 1945). Este período encontra-se relacionado ao crescimento

industrial e às lutas dos trabalhadores por melhores condições de trabalho. Contudo, a

categoria profissional aqui analisada encontra-se excluída dessas iniciativas. O avanço do

68



capitalismo no país exigia novas estratégias de controle da população, sendo assim, até a área

do Serviço Social emerge como parte importante neste processo.

A Constituição Federal de 193423, no art. 138, aborda o papel do Serviço Social, e

consequentemente, das políticas públicas oferecidas neste período. A profissão surge em

conjunto a ações de educação eugênica através de medidas de higiene social e a luta contra os

ditos “venenos sociais”. Através destas ações do Estado, eugenistas e higienistas24 se propõem

ao controle da população, refletindo nos espaços da cidade e nas ações para intervenção nas

sequelas da questão social. Não é por acaso que o tratamento dado às empregadas domésticas

se tornou caso de polícia e iniciando como caso de política, com práticas coercitivas.

A autora Pinto (2015) chama atenção para o Decreto nº 3.078, de 1941, que transferiu

para a polícia a fiscalização e identificação da locação do serviço doméstico. Ele resulta

também na mudança no contrato sem mais conter as multas ou prisões para as partes que

descumprissem o que foi acordado, passando a rescisão através da simples manifestação de

qualquer um dos envolvidos. O que neste período, é uma cronologia das legislações que não

significaram reais avanços de direitos para a categoria profissional dos empregados

domésticos.

Mesmo com a conquista dos direitos trabalhistas por meio da Consolidação das Leis

do Trabalho (CLT), a trabalhadora doméstica não teve acesso aos mesmos direitos que as

demais categorias profissionais. O Decreto Lei n° 5.452, de 1 de maio de 1943, excluiu

expressamente o trabalho doméstico da proteção trabalhista:

Art. 7º Os preceitos constantes da presente Consolidação salvo quando fôr
em cada caso, expressamente determinado em contrário, não se aplicam:

a) aos empregados domésticos, assim considerados, de um modo geral, os
que prestam serviços de natureza não-econômica à pessoa ou à família, no
âmbito residencial destas (BRASIL, 1943).

O Varguismo buscou investir nas categorias profissionais que julgava impulsionar o

crescimento econômico do país. Sempre de acordo com os interesses do aprofundamento

capitalista, as políticas sociais foram direcionadas à proteção de determinados trabalhadores,

com o objetivo de criar condições para garantir a força de trabalho adequada e mantê-la

24 Teoria criada por Francis Galton, que era primo de Darwin, utilizando através da distorção das teorias
darwinistas ao afirmar que seria possível pelo poder da hereditariedade ter seres humanos melhores através de
um programa de reprodução e esterilização. Era um movimento de melhoria da raça. Ler mais em: NOGUEIRA,
Lucas Carvalho do Nascimento. “Para o bem da raça”: a época da eugenia na Bahia - 1915-1935. Dissertação de
mestrado. UFBA, 2019.

23 Constituição Federal de 1934 disponível em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm. Acessado em 13/01/2022, às 1h15.

69

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm


segundo as exigências do capital, ou seja, trabalhadores que atendessem às exigências do

mercado. A categoria profissional pesquisada não foi considerada digna de enquadramento

nas novas formas de legislação trabalhista. Por longo tempo o emprego doméstico continuou

invisibilizado, como herdeiro dos trabalhos das pessoas escravizadas, que não recebiam por

tais serviços.

Após vinte e nove anos, emergiu a Lei n º 5.859, de 11 de dezembro de 1972, que

prevê assinatura da carteira de trabalho (CTPS), inserção na Previdência Social, Férias Anuais

Remuneradas de 20 dias úteis. Ressaltamos, no entanto, a manutenção do passado no

presente, já que, um dos critérios para admissão é o “atestado de boa conduta” para o caso do

trabalho doméstico.

Com a Constituição Federal de 1988, as empregadas domésticas tiveram acesso aos

direitos de: salário mínimo mensal; irredutibilidade salarial; 13º salário; repouso semanal

remunerado-preferencialmente aos domingos; férias anuais com 1/3 (um terço) a mais que o

salário normal, após cada período de 12 (doze) meses de trabalho; licença à gestante, sem

prejuízo do emprego e salário, por no mínimo 120 dias; licença-paternidade, nos termos

fixados em lei; aviso prévio; aposentadoria; integração à previdência social. Mas isto não

garantiu que trabalhadoras domésticas tivessem acessos a tais direitos, deixando a mercê da

boa (má) vontade de empregadores, necessitando de uma nova regulamentação mais explícita.

Decorridos vinte e cinco anos após 1988, no dia 2 de abril de 2013, foi aprovada a

Emenda Constitucional de n° 72 que alterou o artigo 7° da Constituição Federal de 1988 e

concedeu igualdade de direitos junto aos demais trabalhadores rurais e urbanos:

Parágrafo único. São assegurados à categoria dos trabalhadores domésticos
os direitos previstos nos incisos IV, VI, VII, VIII, X, XIII, XV, XVI, XVII,
XVIII, XIX, XXI, XXII, XXIV, XXVI, XXX, XXXI e XXXIII e, atendidas
as condições estabelecidas em lei e observada a simplificação do
cumprimento das obrigações tributárias, principais e acessórias, decorrentes
da relação de trabalho e suas peculiaridades, os previstos nos incisos I, II, III,
IX, XII, XXV e XXVIII, bem como a sua integração à previdência social
(BRASIL, 2013).

Através da Emenda Constitucional de n° 72 foram assegurado dezesseis novos

direitos: proibição de trabalho noturno, perigoso ou insalubre a menores de dezoito anos e de

qualquer trabalho a menores de dezesseis anos, salvo na condição de aprendiz, a partir de

quatorze anos; proibição de qualquer discriminação no tocante a salário e critérios de

admissão do trabalhador portador de deficiência; proibição de diferença de salários, de

exercício de funções e de critério de admissão por motivo de sexo, idade, cor ou estado civil;

reconhecimento das convenções e acordos coletivos de trabalho; redução dos riscos inerentes

70

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao.htm#art7p


ao trabalho, por meio de normas de saúde, higiene e segurança; horas extras com adicional

mínimo de 50%; jornada de trabalho não superior a oito horas por dia e quarenta e quatro

horas semanais, facultada compensação de horários, mediante acordo coletivo de trabalho

(ACT) ou convenção coletiva de trabalho (CCT); proteção do salário na forma da lei,

constituindo crime a sua retenção dolosa; garantia de salário mínimo para os que percebem

remuneração variável. Estes aqui citados tiveram efeito imediato e imperativo, logo não

precisaram de regulamentação.

Conforme acompanhamos, o conjunto de direitos assegurados na Constituição não

foram imediatamente estendidos aos trabalhadores domésticos, pois ficaram pendentes de

regulamentação posterior os seguintes itens:

I- Proteção contra dispensa arbitrária ou sem justa causa; II- Seguro-desemprego, em caso de

desemprego involuntário; III- Fundo de Garantia do Tempo de Serviço (FGTS); IX-

remuneração de trabalho noturno superior à do diurno; XII- salário-família para o dependente

do trabalhador de baixa renda; XXV - assistência gratuita aos filhos e dependentes desde o

nascimento até 5 (cinco) anos de idade em creches e pré-escolas; XXVIII - seguro contra

acidentes de trabalho, a cargo do empregador, sem excluir a indenização a que este está

obrigado, quando incorrer em dolo ou culpa.

A esperada e tardia regulamentação veio através da Lei Complementar n° 150, de 1 de

junho de 2015, conhecida como “PEC das domésticas” – Proposta de Emenda Constitucional.

Com a promulgação da lei, foram adicionados estes direitos. De acordo com a lei nº

150/2015, são apresentados requisitos para a caracterização do emprego doméstico, dividindo

em normas gerais e específicas. Na primeira, o tipo legal está na mesma composição

pertinente a qualquer empregado, nos cinco elementos fático-jurídicos, que são:

I- Pessoa Física que presta o serviço - Consolidação das Leis do Trabalho
(CLT).
II- Pessoalidade: o labor deve ser prestado pelo empregado e não por
terceiros (típica de qualquer relação de emprego), a uma certa pessoalidade
em relação ao empregador. A exceção da regra da despersonalização do
empregador, que significa que a relação empregatícia somente é
personalíssima ao que se refere ao empregado inexistindo pessoalidade
quanto ao empregador, logo a substituição do empregador por outro não
altera o contrato de trabalho. No que refere ao trabalho doméstico será na
morte de seu empregador em regra tende a extinguir a relação empregatícia
automaticamente, salvo os casos da prestação laborativa manter-se,
exatamente nos mesmos moldes, perante a mesma família e unidade familiar.
III- onerosidade - Consolidação das Leis do Trabalho (CLT).
IV- Continuidade: A Legislação substituiu a expressão “serviços de natureza
não eventual” da CLT (art. 3º) por “serviços de forma contínua”, assim será
caracterizado quando ocorrer mais de duas vezes na semana.

71



V- Subordinação: Exercício de poder do empregador
Elementos específicos:
I - Finalidade não lucrativa do serviço, refere-se ao empregador deve ter
ausência de finalidade econômica;

II- Prestação laboral à pessoa ou família: Pessoa jurídica não pode ser
tomadora de serviço doméstico;
III- Âmbito residencial (BRASIL, 2015). 25

Mesmo com avanços significativos, a “PEC das domésticas” não significou proteção

social, mas sim novamente a manutenção de uma desproteção social histórica. Pois muitas

trabalhadoras tiveram suas jornadas reduzidas ou se submeteram ao trabalho informal sob a

justificativa de falta de condição de garantia de seus direitos por seus empregadores.

Pensar nas trabalhadoras nos remete à ideia de que as mesmas auxiliam no processo

de emancipação de outras mulheres, mas também precisam se emancipar. É necessário

combater o imaginário e as práticas sociais que fazem da boa empregada doméstica a mulher

negra que está associada ainda ao local de subalternização e submissão, como o depoimento

de Claudia Vanessa Gomes Moura, em uma live da qual participei26. Segundo Cláudia, uma

amiga dela, empregada doméstica, lhe contou que os empregadores a dispensaram, assim que

foi promulgada a PEC das domésticas, com a seguinte frase: “se é para dar direitos, eu dou

para uma branca”.

Nesse contexto em que estão inseridas as domésticas, resta, ainda, pensar nos efeitos

da contrarreforma trabalhista de 2017. E como isso interferiu na vida das empregadas

domésticas? Porque, neste período, a legislação não faz referência a esta categoria

profissional? Não por um esquecimento proposital, mas como parte de um longo processo

histórico de desproteção social em que a maioria das legislações aqui apresentadas, inclusive

a “PEC das domésticas”, faz referência aos empregadores, desfavorecendo as mesmas nas

negociações das relações trabalhistas, uma vivência de desproteção social. O processo atual

que os trabalhadores em geral vivenciam de negociação com os empregadores, de desproteção

legislada, as domésticas vivenciaram e vivenciam faz muito tempo. A legislação atual, que os

demais trabalhadores experimentam e vivenciam nos seus postos de trabalho o que uma

empregada doméstica sofre há anos, com a desproteção trabalhista. A atual circunstância em

que estão inscritos os trabalhadores é parte da vida das mesmas há séculos. Para que inseri-las

se já vivenciavam?

Analisei alguns dados referentes às características do trabalho doméstico no Brasil,

tendo como base o intervalo entre os anos de 2013 a 2019. Os números apresentados pelo

26 Live das Domésticas disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=-zDyvJf4QOM&t=178s

25 Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5859.htm. Acessado em 13/01/2022, às 1h20.

72

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5859.htm


IBGE nos ajudam a compreender o perfil social e racial das trabalhadoras domésticas, em que

pese algumas distorções entre as disparidades das regiões brasileiras.

Tabela I- População feminina ocupada em trabalho doméstico segundo vínculo de trabalho, entre
2013 e 2019.

Fonte: Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua - PNAD Contínua - 2013-2019

Os dados demonstram que, numa distribuição percentual 69,1% dos empregados

domésticos estavam sem carteira assinada no ano de 2013; 68,2%, em 2014; 67,7%, em 2015;

66,7%, em 2016; 69,7%, em 2017; 70,8%, em 2018 e, por fim, em 2019, 71,8%. O que indica

que, mesmo com a aprovação da “PEC das domésticas”, em 2013, a desproteção do trabalho

cresceu, o que quer dizer que mais mulheres estavam sem carteira assinada depois da

promulgação da lei. Dada a conjuntura econômica brasileira, de retração nos últimos 10 anos,

o Produto Interno Bruto (PIB) cresceu apenas 0.9% no ano em questão (2020)27. Dessa forma

o desemprego disparou, o endividamento das famílias cresceu, consequentemente também

aumenta a precarização nas relações de trabalho. Esses são indicadores que não devem ser

desconsiderados ao fazer uma análise sobre o trabalho doméstico pago, mas ele não é o único

que pode responder o fato de que trabalhadoras pretas e pardas ocuparem esses postos de

trabalho.

A isso soma-se o tratamento de subcidadania reservado para esta camada da

população, conforme discute Jessé Souza (2018) em seu livro “A subcidadania como

27 Ver balanços sobre a economia brasileira em: Disponível em
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/economia/2019/06/23/internas_economia,764945/2011-a-202
0-a-pior-decada-da-historia-da-economia-brasileira-em-120-a.shtml. Acessado em 18/01/2022, às 18:21.

73

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/economia/2019/06/23/internas_economia,764945/2011-a-2020-a-pior-decada-da-historia-da-economia-brasileira-em-120-a.shtml18-01-2021
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/economia/2019/06/23/internas_economia,764945/2011-a-2020-a-pior-decada-da-historia-da-economia-brasileira-em-120-a.shtml18-01-2021


singularidade brasileira”. O que seria essa subcidadania? O sociólogo trabalha com a ideia

principal de que no Brasil se formou a “ralé de novos escravos”, os descendentes daqueles

que ocupavam posição de trabalhos subalternos na sociedade continuaram a reproduzi-lo:

como o caso dos porteiros, empregadas domésticas, motoristas de madame conhecidos como

chouffers, entre outras profissões subalternizadas e precarizadas e desempenhadas pela grande

maioria da nossa população negra.

Segundo o autor, essa “ralé” ocupa esses espaços por falta de oportunidades para

alcançar outras possibilidades de carreira, dada à desigualdade de acesso a itens básicos como

moradia, educação e alimentação. Conforme acompanhamos, produziu-se um aparato jurídico

como freio para ascensão social da população negra. Não é por acaso que o trabalho

precarizado tem cor. Dada a ausência de alternativas, a população negra está como um todo

sujeita a pauperização, fadada ao projeto de sociedade apresentado pela colonialidade. O

“lugar estrutural, tanto no sentido social quanto no econômico, do sistema escravocrata lançou

sua sombra para todas as outras relações sociais” (SOUZA, 2018, p. 178). Dessa forma, o

sistema escravista gerou um numeroso estrato social que é formalmente livre, porém

dependente (SOUZA, 2018). Nesse universo dos formalmente livres, a maioria são negros.

São considerados dispensáveis, ou seja, vivem a reboque da ordem produtiva, e é essa relativa

disponibilidade econômica do dependente que marca toda sua existência, não só na economia,

como, também, na moral e na política. A existência marginal vai ser fundamental para “a

definição de um padrão de (não) reconhecimento social muito semelhante àquele do qual o

próprio escravo é vítima, embora oculto sob formas aparentemente consensuais e voluntárias

que dispensam grilhões e algemas” (SOUZA, 2018, p. 179).

Há de se destacar ainda que o trabalho doméstico pago repousa sob a ideia geral de

subcidadania dessas trabalhadoras e, portanto, qualquer valor como remuneração que lhes

paguem será aceito. Um claro exemplo de subcidadania está numa imagem que circulou pelas

redes sociais e veículos de comunicação durante as manifestações de 2016 a favor do golpe28

de deposição da então presidenta Dilma Rousseff. Na fotografia abaixo, vemos um casal de

etnia branca, aparentemente de classe média alta, caminhando em uma rua da cidade do Rio

de Janeiro e, atrás deles, a babá dos seus filhos, uma mulher negra, vestida com uniforme

branco, empurrando o carrinho das crianças29:

29 Disponível em:
<https://extra.globo.com/noticias/brasil/foto-de-casal-acompanhado-de-baba-em-manifestacao-divide-opinioes-n
as-redes-18866609.html> Acesso em: 07/10/2020 às 18:53.

28 Opinião da autora frente a deposição da então presidenta eleita Dilma Roussef, 2016 e que corrobora
para a tese defendida do autor Jessé Souza, expresso sobretudo na obra “A elite do atraso – da escravidão à
lava-jato” (2017).

74

https://extra.globo.com/noticias/brasil/foto-de-casal-acompanhado-de-baba-em-manifestacao-divide-opinioes-nas-redes-18866609.html
https://extra.globo.com/noticias/brasil/foto-de-casal-acompanhado-de-baba-em-manifestacao-divide-opinioes-nas-redes-18866609.html


Figura V – Casal de brancos e uma empregada doméstica negra indo aos protestos contra
então presidenta Dilma Rousseff

Fonte: Facebook, disponível em Jornal Extra. 15-03-2016.

Em que pesem todas as críticas aludidas a essa fotografia, como se observa no

comentário da pessoa que postou essa imagem, ela denuncia o conceito de subcidadania.

Mesmo que esta empregada doméstica tenha todos seus direitos garantidos, o que na

reportagem não foi informado, há de se salientar que, àquela altura, enquanto para seus

patrões usar a camisa do Brasil era símbolo de ser brasileiro, de lutar contra a “corrupção” e,

em tese, por um país mais justo, ela estava excluída e uniformizada. Usar a camisa no caso da

foto era passar uma mensagem de que os portadores da mesma eram cidadãos, paladinos da

justiça, enquanto sua funcionária, marcadamente, estava de fora dessa condição cidadã e fazia

parte da ralé de novos escravos, tanto que usava ainda uniforme de trabalho. Não à toa, Jessé

Souza utilizou essa imagem, transformada em charge, para ilustrar a capa de seu livro citado

anteriormente. Vejamos:

75



Figura VI – capa do livro de Jessé Souza com a charge

Fonte: imagem da capa do livro SOUZA, Jessé. Subcidadania brasileira, (2018).

3.4. No olho do furacão: desigualdade racial e covid-19

Conforme acompanhamos nos capítulos anteriores, o corpo negro foi historicamente

desumanizado, objetificado e violentamente encaixado em papéis subalternos e socialmente

desvalorizados. A colonialidade de gênero manifesta-se, na atualidade, entre outras formas,

na persistência do emprego dos corpos de mulheres negras no trabalho doméstico mal

remunerado ou super explorado, atendendo às demandas das classes média e alta,

majoritariamente brancas. Como vimos no caso das “alugadas ou compradas” que refletia o

ideal colonizador, com escravizados ocupando a casa grande para o serviço doméstico, hoje

temos seus descendentes dando continuidade a esta relação. Seja em espaços internos e

externos das “casas de família”, em funções como mordomo, motorista, governanta, babá,

jardineiro, copeira, arrumador, cuidador de idoso, cuidador em saúde, caseiro e outras que

compõem a ralé de novos escravos.

Abro espaço aqui para destacar, brevemente, certas consequências da pandemia de

Covid-19, sobre o trabalho doméstico. O coronavírus causa a síndrome respiratória aguda

grave que provocou inúmeras mortes e infectados durante 2020, 2021 e ainda ao longo de

2022. O descaso com a vida das empregadas domésticas pode ser medido através de decisões

do poder público tais como aquelas tomadas pelas prefeituras de várias cidades brasileiras.

76



Em pleno ápice da crise sanitária, órgãos municipais classificaram como “essencial” o

serviço doméstico remunerado30. Contudo, em nenhum momento questionou-se a necessidade

de proteção desses profissionais através de protocolos sanitários e uso de equipamentos

especiais. Por isso, não surpreendeu o fato de que o primeiro caso de óbito por Covid-19,

divulgado na cidade do Rio de Janeiro (Brasil), foi da empregada doméstica Cleonice

Gonçalves, de 63 anos, que faleceu em Miguel Pereira31. A vítima trabalhava no Alto Leblon,

um dos bairros mais ricos da cidade do Rio de Janeiro, considerado o metro quadrado mais

caro do país. Apenas no dia seguinte à internação de Cleonice, três horas antes do seu

falecimento, a empregadora informou que havia contraído o vírus depois de retornar de uma

viagem à Itália.

Cleonice era do grupo de risco com comorbidades como diabetes e hipertensão. Na

narrativa da família, verificamos que a mesma trabalhava como doméstica desde seus treze

anos de idade. Neste último emprego, ela tinha vinte anos de casa. E mesmo com a frase

clássica, “faz parte da família”, Cleonice não foi poupada.

Em Belém do Pará, Helder Zahluth Barbalho, governador, e Zenaldo Rodrigues

Coutinho Júnior, prefeito de Belém, declararam a necessidade de lockdown² suspendendo

todas as atividades, exceto as essenciais, como serviços de saúde, supermercados, segurança

pública e serviço doméstico. Socorro Freitas, empregada doméstica de 47 anos, trabalhava em

quatro casas e apenas uma continuou o pagamento sem a necessidade da mesma sair do

isolamento. Seu companheiro, Nazareno Launé, a buscava no trabalho, pois Socorro Freitas

saía às 6h da manhã e voltava às 20h todos os dias da semana. No dia 02 de maio, seu

companheiro veio a óbito, dois dias depois, Socorro faleceu, ambas vítimas do vírus.

Em Pernambuco, a empregada doméstica, Mirtes Renata Souza, estava no trabalho

quando sua empregadora, Sarí Côrtes Real, a solicitou que levasse os cachorros para

passear32. Enquanto isso, Sarí Real deveria cuidar do filho de Mirtes Souza, Miguel Otávio

Santana da Silva, de apenas 5 anos. Segundo relatado, a criança chorava no momento em que

Sarí estava fazendo as unhas, durante o período em que a doméstica estava ausente. Sarí então

conduziu a criança para o elevador e apertou o botão que levava ao nono andar. A criança

32 O caso repercutiu muito nas mídias e redes sociais. Ver mais em
<https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2020/06/05/mae-de-miguel-se-revolta-com-patroa-confiei-ne
la-e-ele-foi-pra-morte.htm> Acesso 07/10/2020, às 19:21. Ver também:
<https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/07/15/ex-patroa-de-mae-de-miguel-vira-re-por-crim
e-de-abandono-de-incapaz.htm> Acesso 07/10/2020, às 19:21.

31https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2020/03/22/uma-pessoa-muito-batalhadora-diz-sobrinho-de-empregada-
domestica-que-morreu-de-coronavirus.ghtml. Acessado em 07/10/2020, às 20:25.

30 Disponível em
<https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/2020/05/06/prefeito-de-belem-inclui-domesticas-entre-essenciais-antes-
de-inicio-de-lockdown> Acesso em 07/10/2020, às 20:20.

77

https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2020/06/05/mae-de-miguel-se-revolta-com-patroa-confiei-nela-e-ele-foi-pra-morte.htm
https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2020/06/05/mae-de-miguel-se-revolta-com-patroa-confiei-nela-e-ele-foi-pra-morte.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/07/15/ex-patroa-de-mae-de-miguel-vira-re-por-crime-de-abandono-de-incapaz.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/07/15/ex-patroa-de-mae-de-miguel-vira-re-por-crime-de-abandono-de-incapaz.htm
https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2020/03/22/uma-pessoa-muito-batalhadora-diz-sobrinho-de-empregada-domestica-que-morreu-de-coronavirus.ghtml
https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2020/03/22/uma-pessoa-muito-batalhadora-diz-sobrinho-de-empregada-domestica-que-morreu-de-coronavirus.ghtml
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/2020/05/06/prefeito-de-belem-inclui-domesticas-entre-essenciais-antes-de-inicio-de-lockdown
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/2020/05/06/prefeito-de-belem-inclui-domesticas-entre-essenciais-antes-de-inicio-de-lockdown


perdida e sozinha, procurando a mãe, depois que o elevador chegou ao destino, vai até o

parapeito, se desequilibra e cai do nono andar, segundo as informações da Polícia Civil. Após

o falecimento de seu filho e fiança de vinte mil reais paga pela patroa que está em liberdade

em sua residência, Mirtes desabafa: “Eu perdi meu único filho por falta de paciência que você

não teve com meu filho e eu sempre tive com seus”.

Estas narrativas expressam a colonialidade do poder sobre os corpos negros,

considerados meramente como mercadorias descartáveis que, se porventura morrerem,

poderão ser substituídas por outras. Aos olhos da empregadora, o menino negro de cinco

anos, filho da empregada doméstica, não é visto como uma criança de apenas cinco anos que

não sabe se orientar sozinho, ele é visto como “capaz de se virar sozinho" e, portanto, sem a

necessidade de cuidados que os seus filhos demandam. Afinal, Sarí Corte Real não quis

dispor de seu tempo para cuidar da criança negra e pobre que, como toda criança, exigia zelo

e proteção.

As Sarís (no plural) Corte Real nasceram para serem servidas pelos integrantes da ralé,

e não para servi-los, sob nenhuma hipótese! Os casos aqui elencados não esgotam os

inumeráveis casos de contaminação e óbito de empregadas domésticas por covid-19. Pode-se

afirmar que todos têm em comum como pano de fundo o racismo que atravessa a vida dessas

mulheres.

Figura VII - Protesto em frente às torres gêmeas, prédios em Recife – PE, onde o menino Miguel

morreu após cair do 9º andar

Fonte: Diário de Pernambuco, 05/06/2020, 15:47

78



CAPÍTULO 4 – “FAZ PARTE DA FAMÍLIA”: UMA ESCREVIVÊNCIA
DAS NARRATIVAS DOS QUARTINHOS DE EMPREGADA

No presente capítulo apresentaremos o conceito de “escrevivência” criado pela autora

Conceição Evaristo (1994)33 como método de escrita que será utilizado para trazer à tona as

memórias e os relatos de mulheres negras, ocupadas com trabalho doméstico remunerado, que

fizeram parte da minha vida. A autora Conceição Evaristo relata que este método é a

produção da escrita a partir da experiência enquanto mulher negra, uma produção singular

numa sociedade hegemonicamente racializada, genereficada e racista. A partir da experiência

de situações vivenciadas por indivíduos é possível produzir uma memória da população negra

trazendo experiências e vivências de um povo potencializadas pela escrita como a voz de

vários sujeitos, de um coletivo, de modo a criar modos possíveis da vida se fazer na luta

antirracismo.

A autora nos faz pensar na importância da memória para produção da escrita traçando

o caminho dos antepassados, nos fazendo refletir nosso próprio caminho, conectando-se aos

seus ancestrais para a produção de nosso presente. Em sua entrevista ao programa “Estação

Plural” da TV Brasil, a autora nos traz a definição do que seria “Escrevivência”:

(...) se é um conceito, ele tem como imagem todo um processo histórico que
as africanas e suas descendentes escravizadas no Brasil passaram. Na
verdade, ele nasce do seguinte: quando eu estou escrevendo e quando outras
mulheres negras estão escrevendo, é... me vem muito na memória a função
que as mulheres africanas dentro das casas-grandes escravizadas, a função
que essas mulheres tinham de contar história para adormecer os da
casa-grande, né... a prole era adormecida com as mães pretas contando
histórias. Então eram histórias para adormecer. E quando eu digo que os
nossos textos, é..., ele tenta borrar essa imagem, nós não escrevemos pra
adormecer os da casa-grande, pelo contrário, pra acordá-los dos seus sonos
injustos. E essa escrevivência, ela vai partir, ela toma como mote de criação
justamente a vivência. Ou a vivência do ponto de vista pessoal mesmo, ou a
vivência do ponto de vista coletivo (EVARISTO, 2017a).

Ao escrever sobre as empregadas domésticas utilizando este método apresentado por

Evaristo, é possível acordar a Casa Grande34 na procura de dar voz aos silenciamentos e fazer

estremecer os ouvidos brancos. Como a trajetória da autora nos mostra, mulher negra, nascida

e criada na favela e filha de doméstica, hoje, não deixa a “casa-grande” dormir tranquila.

Escrever acerca da condição da população negra, da mulher negra e da profissão de

empregada doméstica é a tarefa deste trabalho. Trazer para a escrita algo que foi silenciado

34 A Casa grande permanece como mentalidade, e não espaço físico em si, como apresentam os autores:
Preta Rara, Jessé Souza, entre outros.

33 Dissertação de Mestrado Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade - 1996 - PUC/RJ

79



da minha vida e que vivenciei nas rodas de conversa entre empregadas domésticas que me

cercavam ou durante o período que compartilhei o quartinho de empregada com minha mãe e

tias consanguíneas e do coração.

Como pontuei, aqui, sobre o papel da memória na escrevivência, preciso, primeiro,

considerar meu lugar de fala, como mulher negra, favelada, filha/sobrinha/amiga de

domésticas e por um período breve empregada doméstica frequentadora dos quartinhos de

empregada em que vi e ouvi as violências cotidianas. Por muito tempo, não sei ao certo

porque, silenciei minha vivência enquanto doméstica, pois foi um período dolorido.

Ocupando o quartinho de empregada com minha mãe e tias, e presenciei muitas vezes

lágrimas escorrerem de seus rostos, enquanto ouvia as suas histórias e me via com medo de

ocupar esse espaço. Algumas memórias descritas nesta dissertação estão diretamente

associadas com minha própria experiência como doméstica e não apenas como observadora.

Não que não se sinta ali a pressão e a dor compartilhada por elas comigo, num silêncio de não

poder fazer nada, mas entende-se cedo demais o peso do racismo e do sexismo tão presentes

no dia a dia das empregadas domésticas. Mesmo sem saber categorizar as violências. Sentia

ali o peso que tinha essa relação entre patrão e empregada doméstica, entre o poder de

dominação dos brancos sobre os negros e, particularmente, sobre as mulheres negras.. Percebi

que essas mulheres, por muitas vezes, até mesmo no olhar silencioso trocado, compartilhavam

as mesmas dores e vivências como mulheres negras, periféricas, nordestinas (apenas uma era

do sudeste Minas Gerais), ocupantes do trabalho doméstico.

Sobre a experiência vivida como doméstica, dividi com minha mãe e minha irmã mais

velha, durante um período, os trabalhos na casa de uma idosa, com um “salário” somente para

as três, revezando nos cuidados mais variados. Ouvi os relatos da forma como a senhora

tratava as pessoas que trabalhavam para ela e que está idosa já havia humilhado e cometido

diversas violências diárias contra as trabalhadoras domésticas e pessoas ao seu redor. Nem a

própria família queria manter os cuidados e nem pareciam demonstrar-lhe algum tipo de

afeto. Eu fiquei com medo de conviver com essa senhora depois de ouvir os relatos. Contudo,

nesse momento em que lhe prestamos os cuidados, a idosa estava muito doente, acamada e,

portanto, menos abusiva pois já não podia falar. Mas tínhamos a vivência de ter nosso próprio

“kit de sobrevivência” com itens básicos como próprios talheres e demais itens. O “salário”

era bem inferior mesmo para apenas para uma pessoa que dirá para três... Isto sem contar

além das regras em geral que “formalmente” nos são impostas, mesmo que não se diga muito,

“cada uma no seu quadrado” e o quadrado naquele caso era o quartinho de empregada.

80



Além desta, minha irmã mais velha teve outra experiência como doméstica durante a

internação de minha mãe para realizar uma cirurgia de emergência para retirada de um tumor.

Minha irmã assumiu o trabalho doméstico remunerado na casa da família onde minha mãe era

empregada sem carteira assinada, pois senão minha mãe seria substituída e perderíamos

grande parte de nossa renda durante a recuperação de sua saúde. Na verdade, o espaço como

doméstica ocupado por minha genitora não permitia adoecer, pois seria rapidamente

substituída. Conforme acompanhamos na legislação da gênese dessa profissão, adoecer era

também uma das formas de rompimento do contrato, não poderíamos perder a renda familiar

e assumimos o trabalho doméstico remunerado.

Estas foram as únicas experiências como empregadas que minha irmã e eu

vivenciamos, pois nossa mãe lutou para que não fossemos mais uma geração de doméstica na

família. Isto não por menosprezo à profissão, mas para que tivéssemos oportunidade de

escolher uma profissão, pois ela mesma não teve, em vez de sermos empurradas a nos

encaixar mais uma vez na casa grande moderna, a casa de família, conforme Lélia Gonzalez

(2020) nos fala, como mucama permitida. Valmira, nossa querida mãe, resistiu e insistiu pela

ruptura de gerações nesse espaço, tanto fez que não tivemos outros episódios nas casas de

família como domésticas, avançamos enquanto processo de ensino aprendizagem ocupando as

universidades reservadas às elites, o que muito a alegrou e alegrou nossas “tias”. Cada

caminhada, inclusive uma carteira assinada, era motivo de festejo. Bens básicos são tão

ausentes na vida da população negra que cada processo que deveria fazer parte da vida diária,

aparece como alento às constantes violações de direitos. Como nossas lutas são coletivas,

nossas conquistas também! Não vamos parar de lutar enquanto não for a realidade de todes.

Por isso, o fazer parte como comunidade e as linhas abaixo irão trazer a articulação dessas

mulheres, como família, como coletivo. Cada uma que se levanta, a outra vai junto, até chegar

o momento que todes possam vivenciar o acesso a direitos plenos e que tem sido negados,

direitos básicos de poder existir e viver.

Aqui serão apresentadas as memórias que mantive registradas num caderno, em

pequenas anotações avulsas, feitas a partir de encontros que a vida vai me proporcionando.

Como me disse a Professora Doutora Magali Almeida “Memória tem que ter um âncora”, a

minha âncora estava nas anotações que eu guardava das histórias que ouvi e vivi. Anotava em

papéis aleatórios que poderia ser uma nota fiscal ou qualquer pedaço de papel que estivesse

em mãos. Escrevia as histórias dos quartinhos de empregada, na verdade, escrevo até hoje os

relatos destas mulheres que escuto enquanto Assistente Social. Escrevo na verdade sobre o

racismo cotidiano e muitas vezes transformo em versos, pode ser como forma de cura, para

81



tirar do peito aquilo que sufoca. Não aceitei o fato de que todas essas mulheres negras que me

cercavam morreram sem ter o básico de atendimento médico. Muitas não tiveram os amigos

presentes em seu velório, pois os empregadores se viram no direito de enterrá-las sem permitir

que o corpo fosse velado, comunicando o falecimento aos mais próximos depois.

A escrita dessas memórias busca assumir, nessa dissertação, uma forma de denúncia

do racismo estrutural e do sexismo sofrido por mulheres negras empregadas no trabalho

doméstico. Dessa forma, a importância da utilização da memória é evidenciada através da

produção da autora Ecléa Bosi no livro "Memória e sociedade: Lembranças de velhos”. Nele,

a autora traz à memória dos velhos e trabalha com a memória social através da história oral de

idosos residentes na cidade de São Paulo. Com Bergson, trabalha tempo a memória, trazendo

que a memória do passado tem influência no tempo presente. Eclea (2007. p. 20) nos diz que

“a memória parte do presente, de um presente ávido pelo passado”. Não por acaso que ao

encontrar com as domésticas nas rodoviárias do Rio de Janeiro (RJ) e Juiz de fora (MG) me

fizeram mover as lembranças do passado nos quartinhos de empregada. E assim, busquei nos

papéis as histórias que batiam com a fala dessas novas mulheres negras que encontrava, me

remetendo ao presente.

Em seu trabalho, Ecléa Bosi, de forma sensível, inscreve a memória dos entrevistados

em uma reflexão sobre história oral, numa sociedade ocidental que menospreza a velhice.

Pensando na população negra, a história oral faz parte do cotidiano e a velhice remete ao

poder e conhecimento, reverência. As memórias que transcrevo nesta dissertação foram

tomadas dos registros em papel que eu realizava para não se perderem no esquecimento e

poderem ser úteis para a elaboração de processos de resistência e luta dessas mulheres e para

denunciar as violências cotidianas que as mesmas passaram e ainda passam.

O processo de memória foi dolorido, remexer nos papéis guardados com as frases que

ouvi-vi-vivi, foi um processo lento e muito difícil. O que iremos acompanhar são processos de

dor e também de resistência e criação de uma vida possível. Fazer existir no papel o que por

muito tempo ficou guardado, ecoando a voz da coletividade. Procuro traçar um diálogo entre

a escrevivência e a metodologia da autoetnografia para desenvolver o que, aqui,

denominamos de “narrativas dos quartinhos de empregada”. Foi um grande desafio utilizar

esta metodologia de descrição de certos aspectos do racismo que afetam as mulheres negras,

que são empregadas como domésticas. Neste momento, narrar aspectos das nossas próprias

vivências é desafiador, pois não somos somente pesquisadores, nem mesmo meros objetos de

estudo, somos parte integrante do ser pesquisado.

82



No desenvolvimento dos capítulos anteriores houve, em algumas passagens, a

utilização de informações extraídas de jornais sobre o mercado de trabalho das empregadas

domésticas em anos que cercaram a Abolição da escravidão. Assim, ao olhar estes recortes de

jornais antigos nos perguntamos: que permanências ou rupturas temos no mercado de trabalho

doméstico remunerado atual?

A autoetnografia, por se tratar de um modo de pesquisa baseado nas vivências do

próprio pesquisador, esta metodologia exige reflexividade. Pois, ao mesmo tempo em que

pesquisamos, somos pesquisadores e pesquisados, tudo ao mesmo tempo. Movimentamos

tudo aquilo que, por vezes, gostaríamos de esquecer e que estavam jogados na “gaveta” do

esquecimento. Às vezes são silenciamentos intocados do cotidiano. Esta metodologia vem

contribuir para romper o silêncio e as invisibilidades históricas. A autoetnografia é posta

como gênero autobibliográfico na pesquisa e apresenta múltiplos níveis de consciência, nos

conectando ao pessoal e cultural, ao que atravessa a existência da pessoa que pesquisa

(SANTOS, 2019).

Santos (2019) apresenta a autoetnografia como metodologia de pesquisa qualitativa e

argumenta que tal modo de pesquisa deve ser reconhecido como metodologia científica e

crítica que tem capacidade de traçar caminhos para a pesquisa sociológica. O autor chama a

atenção para o fato que a autoetnografia é um trabalho no qual o exercício de memória parte

da elaboração analítica sobre a sua própria experiência e recolhe informações sobre a

experiência vivida em outro tempo e lugar como objeto de observação. A memória é utilizada,

no seu estudo autoetnografico, para contar a experiência de um trabalhador negro e o seu

confronto com as situações de discriminação racial no ambiente de trabalho. A metodologia

contribui para refletir sobre o passado e relacionar com a identificação e superação de

barreiras que persistem no presente:

Na autoetnografia que pretendo realizar na pesquisa doutoral, a distância
temporal é indicativa de uma forma de distanciamento social. No caso
presente, a distância temporal testemunha a diferença entre o estatuto que se
tinha quando a experiência foi vivida (no caso, a condição de trabalhador
subalterno em busca de meios para sobreviver) e o que passou a ter quando o
registro sobre tal experiência foi produzido (no caso, a condição de
doutorando em busca de evidências empíricas para sustentar um argumento
analítico) (SANTOS, 2017, p. 216).

Em sua tese, “Experiências de desigualdades raciais e de gênero. Narrativas sobre

situações de trabalho em uma fast fashion”, Santos (2019) divide sua autoetnografia em dois

momentos, passado e presente. No primeiro momento, ele apresenta relatos de quando era

trabalhador no Fast Fashion. No segundo momento, ele apresenta como pesquisador as

83



experiências de seus antigos colegas de trabalho negros, também de trabalhadores da Fast

Fashion. O desafio, segundo ele, foi ligar os dois tempos utilizando a memória de outros

sujeitos que vivenciam e ou vivenciaram os acontecimentos e compartilharam as memórias do

autor. Segue abaixo a definição etimológica utilizada pelo autor:

“Autoetnografia” vem do grego: auto (self= “em si mesmo”), ethnos (nação=
no sentido de um “povo ou grupo de pertencimento”) e grapho (escrever= “a
forma de construção da escrita”). Partindo da pesquisa acerca da origem
etimológica da palavra já é possível percebermos que ela nos remete a um
tipo de “fazer específico”, por sua forma de proceder, ou seja, refere-se a
maneira de construir um relato (“escrever”), sobre um grupo de pertença
(“um povo”), a partir de “si mesmo” (da ótica daquele que
escreve)(SANTOS, 2019, p.218).

Conforme o autor, a autoetnografia sustenta-se no método triádico, baseado em três

orientações: a primeira seria uma orientação metodológica com base etnográfica e analítica; a

segunda, a orientação cultural com base na interpretação dos fatores vividos através da

memória e do aspecto relacional entre pesquisador e pesquisados e os fenômenos sociais

investigados; e, por fim, a terceira a orientação do conteúdo com base na autobiografia.

(...) o que se destaca nesse método é a importância da narrativa pessoal, das
experiências dos sujeitos e dos autores das pesquisas, bem como o fator de
pensar o papel do Autor em relação ao tema, a sua influência nas escolhas,
os direcionamentos investigativos e seus possíveis avanços. Tudo isso tem
conexão direta com o reconhecimento do caráter político e transformador
que tal método assume ao “dar voz para quem fala” e “em favor de quem
fala'' (SANTOS, 2019, p.219).

O autor traz a autoetnografia utilizando a autobiografia e a etnografia buscando

analisar a experiência pessoal para a compreensão da experiência cultural. Conclui que, como

método, “a autoetnografia torna-se tanto processo como produto da pesquisa” (ELLIS;

ADAMS; BOCHNER, 2011, apud SANTOS, 2019, p. 220). Nas narrativas aqui apresentadas,

me coloco na condição de ex-doméstica, filha, sobrinha e neta de empregadas domésticas que

passaram a vida contando as experiências de violência cotidiana tais como racismo e sexismo.

Sigo agora nesta dissertação, como o autor bem diz, “em busca de evidências empíricas para

sustentar um argumento analítico” (SANTOS,2019, p. 28) de que o racismo e as relações do

colonialismo ainda determinam as relações do trabalho domésticos remunerados.

A autoetnografia aparece como modo de trabalhar as memórias e as histórias que

tecem meu caminho. Quando iniciei o curso de pós-graduação, meu projeto de pesquisa para

o mestrado tinha outro objeto, outro processo de investigação. Entre as rodoviárias do Rio de

Janeiro x Juiz de Fora, cruzaram meu caminho outras mulheres e suas muitas histórias dos

84



quartinhos de empregada. Relatos e histórias que me causavam desconforto e que

movimentavam minhas memórias. Algumas quase esquecidas e ou confundidas com as

minhas. Era como se pudesse perceber que havia necessidade de propor uma pesquisa

científica para retomar as memórias, para que pudesse responder às inquietações que

pairavam sobre os determinantes políticos, sociais e econômicos dos casos dos “quartinhos de

empregada”. Procurei minha “âncora” e movimentei os papéis esquecidos na pasta para

lembrar e perceber as permanências das histórias com novas mulheres negras.

Assim, nesta relação entre autoetnografia e escrevivência pretendo dar voz aos

silenciamentos de minha memória que se misturam ao de tantas com quem convivi, convivo;

e ao de tantas que vieram antes de nós. Nesse processo, as memórias que tinha dos relatos de

minha mãe, seja da infância, seja da adolescência, seja da fase adulta. Inicio com o poema de

Evaristo:
Vozes-Mulheres

A voz de minha bisavó

ecoou criança

nos porões do navio.

ecoou lamentos de uma infância perdida.

A voz de minha avó

coou obediência

aos brancos-donos de tudo.

A voz de minha mãe

ecoou baixinho revolta

no fundo das cozinhas alheias

debaixo das trouxas

roupagens sujas dos branco

pelo caminho empoeirado

rumo à favela.

A minha voz ainda

ecoa versos perplexos

com rimas de sangue

e fome.

A voz de minha filha

recolhe todas as nossas vozes

recolhe em si

as vozes mudas caladas

engasgadas nas gargantas.

A voz de minha filha

recolhe em si

85



a fala e o ato.

O ontem – o hoje – o agora.

Na voz de minha filha

se fará ouvir a ressonância

O eco da vida-liberdade.

(EVARISTO, 2017b, p. 24-25)

As histórias aqui apresentadas tecem caminhos em comum, mas acabam por cruzarem

como uma só voz aqui representada inicialmente pela figura de minha mãe: todas aqui

apresentadas são mulheres negras, sem carteira assinada35, iniciaram o trabalho doméstico

muito cedo quando apenas eram crianças ou adolescentes e todas eram migrantes

provenientes de diversos estados do Brasil, que migraram para o Rio de Janeiro em busca de

melhores condições de vida, emprego, assim como tantos milhões de brasileiros. Entretanto,

todas não alcançaram a sonhada aposentadoria e, por fim, faleceram.

Quando criança, gostava de observá-las e ouvi-las. Elas pareciam um grupo de

super-heroínas quando estavam juntas. Recordo das suas risadas e, também, das muitas

lágrimas que escorreram de seus rostos, seus olhos eram “cor de olhos d’água” (2018:19).

Faziam propostas de enfrentamento à violência de gênero e raça, as quais, é claro, eu ainda

não tinha maturidade para compreender . Reuniram-se na feira da Urca, aos domingos, onde

compartilhavam relatos, trocavam ideais, refletiam e se divertiam. Um alívio em meio às

opressões vividas nos quartinhos de empregada.

Todas eram moradoras das favelas do Rio de Janeiro, lugar de sociabilidade e laços

de afetividade. Recordo da festa de São Sebastião, padroeiro do Rio de Janeiro, ou da festa de

São Cosme e Damião, quando a favela (Complexo do Alemão, Complexo da Penha,

Providência e Rocinha) se movia para festejar nos terreiros e receber os doces e quitutes das

festas. Importante trazer outra forma de olhar estes espaços. Em “Becos da Memória” (2018),

Conceição Evaristo narra, através da personagem Maria-Nova suas percepções da favela e

seus moradores: “Se viesse alguém que não tivesse participado com dinheiro, nunca lhe seria

negado um prato” (EVARISTO, 2018, p.42). Havia noção coletiva de pertencimento,

reforçada pelos laços de afetividade. Nas festas, as mulheres se envolviam para produzir os

quitutes que ofereciam a todos, sem exceção, mesmo aqueles que não poderiam contribuir.

35 Conforme os dados do DIEESE, as trabalhadoras domésticas sem carteira assinada no ano de 2020
eram um total de 4,9 milhões de domésticas; 3,4 milhões encontram-se sem carteira assinada. Desses dados são
3 milhões são mulheres negras e 1,5 milhão de mulheres brancas. Acessado em
https://www.dieese.org.br/outraspublicacoes/2021/trabalhoDomestico.html - 08/12/2022 às 8:00

86

https://www.dieese.org.br/outraspublicacoes/2021/trabalhoDomestico.html


Favela era uma comunidade e ali construíam forças de resistência ao racismo e afeto para

produzir uma vida mais alegre.

Ela via ali em coro, todos os sofredores, todos os atormentados, toda a sua
vida e a vida dos seus. Maria-Nova sabia que a favela não era o paraíso.
Sabia que ali estava mais para inferno. Entretanto, não sabia bem porquê,
mas pedia muito à Nossa Senhora que não permitisse que eles acabassem
com a favela, que melhorasse a vida de todos e que deixasse todos por ali.
Maria-Nova sentia uma grande angústia. Naquele momento, sua voz tremia,
tinha vontade de chorar (EVARISTO, 2018, p. 44).

O sentimento de Maria-Nova nos diz muito sobre o pertencimento a este local com

tantos paradoxos em que se vivia com muitas dificuldades, mas que havia laços de

afetividade. Quem sabe pensar como um quilombo do afeto, afeto que refletia no pedido da

menina em suas preces por dias melhores para toda comunidade. Porém, sem deixar de

denunciar e se relacionar a discussão do racismo estrutural que nos mantém presos sem

alternativas de habitação adequadas e nos resta as favelas com toda pressão e exploração

diária e sem acesso a bens básicos36. Um lugar que revela a contradição de um país

subdesenvolvido e com processo de gentrificação em que a população negra é sua maioria, ao

mesmo tempo que, apesar de tudo isso, são construídos processos de resistência.

Os relatos que seguiram começam a surgir na minha memória datados de meados dos

anos 1990. Ao observar os corpos das empregadas domésticas que me cercavam,

chamavam-me a atenção algumas marcas tais como hematomas nos joelhos causados pelo

esforço de se manter horas de joelhos no chão para limpar as residências. Muitas não

recebiam instrumentos de trabalho adequados e eram obrigadas a exercer as atividades de

limpeza das residências com os joelhos no chão, o que acabava por ferir a pele e as

articulações desta região do corpo. Outras tinham os instrumentos de trabalho, mas os

empregadores exigiam que a limpeza fosse feita desta forma numa alegação que somente

assim poderia ser de fato efetivada a limpeza com qualidade, o que na verdade era uma forma

de manter atitudes racistas. As falas das domésticas sobre estes momentos eram sobre o

quanto causava sofrimento ter que esconder o constrangimento e a dor de perceber que não

era apenas uma exigência da eficiência em suas atividades de trabalho, mas, sim, a forma

como eram postas como inferiores. Até o falar em pé com os comandos acerca dos

movimentos a serem realizados por elas. Manter-se ali caladas gerava sofrimento por sufocar

36 Leia mais em: ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é Racismo Estrutural? Belo Horizonte: Letramento,
2018

87



as dores físicas de seus joelhos e a dor psíquica para que pudessem cumprir as exigências dos

empregadores das quais dependiam para sobrevivência dos seus. Conforme Gonzalez (2020)

nos traz a partir dos escritos de June E. Hahner acerca da mucama, podemos perceber que

certas práticas do período escravista se mantêm na contemporaneidade:

A escrava de cor criou para a mulher branca das casas-grandes e das
menores condições de vida amena, fácil e na maior parte das vezes ociosa.
Cozinhava, lavava, passava a ferro, esfregava de joelhos o chão das salas e
dos quartos, cuidava dos filhos da senhora e satisfazia as exigências do
senhor (HAHNER apud GONZALEZ, 2020, p.81).

O sofrimento que eu ouvia relatarem era grande. Uma das domésticas que participava

do círculo, Rute37, começava a beliscar seus braços sempre que desabafava a violência e os

maus tratos que costumava receber dos empregadores, práticas diárias racistas e sexistas. Ela

havia começado a dormir na residência dos empregadores e seus braços tinham marcas

escurecidas. O sofrimento era expressado nas feridas causadas pelos beliscões que fazia ao

narrar suas dores. Dizia que não poderia sair do trabalho, pois era a sua única fonte de renda e

que sua família dependia dela. Outra, Arlete38, narrou que pegou remédio para depressão, com

prazo de validade vencido, no lixo da casa onde trabalhava, pois não aguentava mais a dor

que sentia, era como se o peito sangrasse. As domésticas eram amigas/irmãs e sofriam todas

com as violências diárias e ambas tentavam manter as orientações tais como sobre o perigo da

automedicação e da ingestão de medicamentos vencidos e sugeriram que era melhor agendar

uma consulta. Outras vezes procuravam alternativas na medicina popular feita de chá e ervas,

acessavam os cuidados fora do muro dos hospitais, tudo aquilo que aprenderam com

familiares e suas comunidades e dividiam esse conhecimento entre elas. O sofrimento das

casas de família fazia com que elas chegassem ao máximo de dor expressado em seus corpos

e na sua psique, a exigência de multitarefas e somatização das formas racistas e sexistas

potencializavam o sofrimento e isto refletia em seus corpos. Pior, a passagem para doméstica

que dormia na residência agravava o quadro.

38 Pseudônimo.

37 Pseudônimo adotado pela autora.

88



4.1. Uma escrita sobre as vivências de Valmira e de outras empregadas “em casas de
família”

Maria, hoje com 96 anos, minha avó, costuma narrar suas memórias de infância e

sobre a infância de Valmira, minha mãe, e dos meus tios. Na cidade de Altos Verdes – interior

de Sergipe – em 1926, nascia minha avó, Maria. Nas muitas conversas sobre sua infância,

dizia que viveu num tempo bom, apesar de reconhecer as dificuldades encontradas: “não tinha

escola, não tinha médicos e nem carros”. Narrava as alternativas que sua família organizava

para lidar com as questões apontadas. Dizia que não se buscava médicos, mas sim os mais

velhos, inclusive minha bisavó. Ela conhecia as ervas medicinais que, à época, eram a

medicina local. A autora Fátima Oliveira (2001) nos diz: "O(a) raizeiro(a) é uma profissão

mais próxima do(a) curandeiro(a), mas é diferente. O(a) dr. (dra ) Raiz é alguém que conhece

profundamente e prepara os chamados ‘remédios do mato’” (OLIVEIRA, 2001, p. ).

Segundo vó Maria, era minha bisavó que administrava “quando a gente adoecia,

era a erva do mato, tinha uma para cada doença”. Quando percebia que precisava de mais

cuidados buscava também as benzedeiras. O “rezador ou rezadeira é alguém que possui, ‘de

nascença’, o ‘dom’ da cura por meio de suas orações” (OLIVEIRA, 2001, p.201 ). Percebe-se

que ainda na contemporaneidade:

Há um exército invisível de curandeiros(as), rezadores, rezadeiras,
raizeiros(as) e “comadres parteiras” em qualquer lugar de concentração de
população negra, tanto nas zonas urbanas quanto rurais, formado por pessoas
que gozam de grande reputação nas comunidades onde vivem, além das
irmandades que se auto-denominam católicas e devotas de “santas e santos
dos pretos” (Nossa Sra. do Rosário dos Pretos, São Benedito, etc.) com um
nível de organização em geral centenário, locais aptos a desenvolver ações
de prevenção em saúde (OLIVEIRA, 2001, p. 203).

Em sua narrativa sobre os seus sete anos de idade, relembrou que trabalhava na

roça: “tinha uma enxadinha para roça”. Ela ia, com a minha bisavó e minhas tias avós, capinar

na plantação de milho e feijão até o anoitecer. Minha bisavó sentia saudade de estar na mata.

Segundo minha avó, após o trabalho, minha bisavó deitava no mato e as colocava também

deitadas ao seu lado e passava as mãos na grama todo final do dia exaustivo. Disse que

ficavam ali um longo tempo, até serem levadas para casa. “Era fiá de índio”, dizia ela.

Segundo Lélia Gonzalez, as atividades laborativas fazem parte das infâncias das crianças

negras. Isto é uma marca social afirmada pela raça.

Nossas crianças aderem à força de trabalho muito cedo, devido às condições
de pobreza e miséria em que a grande maioria da população negra vive. Seu

89



trabalho, que se inicia na idade de oito ou nove anos, contribui para os
baixos rendimentos familiares (GONZALEZ, 2020, p. 160).

Vó Maria narrou que fez tudo para que seus filhos não tivessem que trabalhar na

infância como ela e suas irmãs, continuou com o trabalho em plantação de milho e minha mãe

me contava que as bonecas dela eram feitas com sabugo de milho e retalhos de tecido. Aos 18

anos, casou-se com José, conhecido como “Zé Courinho” e tiveram 12 filhos: Renato, Almira,

Valmira, Djalmira, Roberto, Lourdes, Ronaldo, Regivaldo, Iolanda, Vânia, Renivaldo e

Diana.

Ela considerava dolorosas as lembranças das horas de trabalho infantil na plantação.

Dizia sempre durante as muitas conversas que queria que seus filhos fossem “dengosos”, que

lutou para que eles pudessem ser dengosos. É importante entender o significado dessa palavra

que tem origem no tronco linguístico Bantu, da língua Quicongo. Segundo o autor Davi

Nunes39 “o dengo durante toda a história de escravização, favelização e racismo nessa

diáspora de angústia, o Brasil, foi o instante eterno de libertação expressado num simples

aconchego de esperança no desconforto cotidiano” (NUNES, 2017). Esperança que ela dava

às filhas num simples gesto de um final de trabalho e exploração, na necessidade de continuar

tentando conectar a alma à terra, aos ancestrais e ter o dengo todos os dias, após um exaustivo

processo de trabalho. Como na maioria das famílias negras, os filhos mais velhos acabam

responsabilizando-se pelos cuidados com os irmãos mais novos. Renato (meu tio) ficou

responsável pelas três irmãs mais novas, enquanto meus avós trabalhavam na roça. Vó Maria

narrou que, um dia, enquanto ela estava trabalhando na lavoura, sentiu um pressentimento de

que deveria largar tudo e voltar correndo para casa. Disse que sentiu um arrepio e um aperto

forte no peito. Largou a enxada e correu para sua residência. De longe, ela avistou uma

“fumacinha, eu correndo mais e mais, quando chego, nos fundos da casa e corro por ela e

encontro minha fiá toda queimada na porta da frente. Ela estava me esperando”. A casa tinha

um fogão à lenha alto e minha tia virou uma panela de feijão sobre si quando foi tentar mexer

o tacho. Uma correria para levar a criança para o município de Aracaju, a 114,2 km de

distância. A pobre criança ficou internada dezoito dias e veio a falecer em decorrência das

queimaduras. Este relato foi feito com muita tristeza e frustração por não ter alcançado seu

desejo de proporcionar aos filhos uma vida diferente da sua e de suas irmãs. Uma tristeza de

não poder estar com os filhos e perder tragicamente sua filha. Em sua fala, havia tristeza pela

tentativa de mantê-los em casa e no fim não conseguir oferecer segurança, proteção.

39 Ler o texto completo em: https://www.geledes.org.br/palavra-nao-e-amor-e-dengo/. Acessado em
13/01/2022, às 19:30.

90

https://www.geledes.org.br/palavra-nao-e-amor-e-dengo/


Doenças, secas, orfandade, violências, infortúnios, pobreza, migrações,
analfabetismo, os vínculos com pais e mães em condições sociais precárias e
instáveis, constituem alguns dos fatores muito objetivos que expunham
meninas e meninos, mulheres e homens, à necessidade de assumir desde
cedo as atividades domésticas em casas de família. Um conjunto sempre
crescente de despossuídos, em geral adolescentes e mesmo meninas, tomava
o lugar de mães cozinheiras, engomadeiras, lavadeiras, perpetuando uma
oferta de serviços de baixa remuneração e quase nenhuma formalização
(SILVA M, 2016, p. 79-80).

Acidentes, às vezes fatais, são muito frequentes com crianças que executam trabalhos

domésticos. Para minha avó, ainda é um fardo pessoal, uma angústia subjetiva, uma expressão

de culpa, é na verdade a expressão de uma condição social de um grupo de pessoas

despossuídas de direitos básicos, subcidadãos.

Valmira, minha querida mãe, era “analfabeta no sentido ocidental da palavra”. A

escola rural era muito distante e funcionava no período noturno, por isso, não conseguiu

frequentar por muito tempo. Como bem disse Kabengele Munanga, na entrevista “Pensando o

Brasil com Kabengele Munanga”40, “meus pais eram todos analfabetos no sentido ocidental

da palavra, pois história eles conheciam, eles tinham conhecimento, mas eles não eram

alfabetizados”. E assim foi com Valmira. Lembrei de uma frase dela: “Não adianta ter duas

faculdades, se você não sabe ler o mundo!”. Lima Barreto assertava nesta direção:

Ele me parece desses médicos brasileiros imbuídos de um ar de certeza de
sua arte, desdenhando inteiramente toda outra atividade intelectual que não a
sua e pouco interessado em descobrir, em levantar um pouco o véu do
mistério - que mistério!- que há na necessidade que professa. Lê os livros da
Europa, dos Estados Unidos, talvez; mas não lê a natureza (BARRETO,
2017, p.9).

Com um olhar sensível ao mundo, Valmira seguiu com suas convicções nas lutas

diárias para sobreviver numa sociedade racista e sexista que tentava calar sua voz

constantemente. Sua história iniciou no interior de Sergipe, numa cidade chamada Carira.

Desde muito cedo, assumiu responsabilidades acerca dos irmãos mais novos. No início de sua

adolescência, emigrou para a cidade do Rio de Janeiro e foi ser babá no bairro Grajaú, na

Zona Norte. E, mesmo com a promessa de que o emprego não interferiria no seu andamento

escolar, ela não pode dar continuidade aos estudos. Ficou nessa residência até seguir para as

próximas casas de família. Neste período foi trazida para ocupar o cargo de doméstica que

dormia na residência.

40 Assistir em https://www.youtube.com/watch?v=_6iYZJsDAe0&t=260s acessado em: 08/12/2022 às 9h

91

https://www.youtube.com/watch?v=_6iYZJsDAe0&t=260s


Cresci rodeada de empregadas domésticas e, portanto, ouvindo suas muitas memórias

associadas a uma infância de penúrias e de uma migração forçada em direção aos centros

urbanos mais desenvolvidos do país, na tentativa de ter melhores condições de vida. Escutei

minha tia do coração referir-se ao primeiro momento em que viu surgir a oportunidade de sair

do interior como uma possibilidade de libertação do cativeiro: “sair do cativeiro, eu fui

embora e nem tchau eu dei. Queria tentar uma vida melhor”. Ouvi de várias outras

empregadas domésticas relatos que as ligavam às relações de trabalho do passado escravista

brasileiro. Uma amiga de minha mãe, afirmou: “Minha bisavó era escrava, ficamos na

família. Fui empregada doméstica desde criança”.

A senhora Valmira de Menezes, nordestina e negra, trabalhou como empregada

doméstica em várias casas da segunda maior cidade do Brasil. Como afirmei, era nas feiras41,

como a da Urca, Zona Sul (área nobre) do Rio de Janeiro, que as empregadas domésticas do

círculo de amizades de minha mãe se encontravam. Participei destes encontros diversas

vezes ao lado de minha mãe e ouvia as histórias daquelas que habitavam os quartinhos de

empregada nas casas da classe média e alta. A maioria das empregadas que formavam o

círculo de convivência de minha mãe havia migrado de Minas Gerais, Sergipe, Paraíba e

Recife. Quase todas começaram a trabalhar como empregadas domésticas na infância ou na

adolescência, impelidas pela necessidade extrema de contribuir para a subsistência de suas

próprias famílias.

Na década de 1990, uma das amigas de minha mãe, negra, e doméstica que dormia

no emprego aparentava ter uma certa deficiência intelectual. Cristina trabalhava para uma

família rica que a trouxe do interior da Paraíba com a promessa de que teria condições de

estudar em bons colégios e ter mais oportunidades futuras de emprego, disseram-lhe que esta

vaga seria apenas a porta de entrada para novas oportunidades. Chegou com seus 7 anos de

idade e, desde sua chegada na cidade do Rio de Janeiro, nunca frequentou a escola. Na

verdade, vivia para os afazeres domésticos mesmo sendo apenas uma criança que cuidava de

outra criança. Ela trabalhou nesta casa de família até a quarta geração de empregadores com

salário muito baixo e sem carteira assinada. Vejamos, não é demais lembrar que durante a

década de 1990, a categoria das domésticas ainda não havia sido contemplada por legislação

trabalhista, o que abria espaço para os empregadores utilizarem de seus serviços de forma

ultra precarizada.

41 A Feira aqui aparece não só como um lugar de compra de mercadorias de origem natural, como frutas,
legumes, mas também como espaço de sociabilidade. Uma vez que, dada a vida que muitas dessas domésticas
tinham, inclusive de viver no local de trabalho, a feira de domingo servia como ponto de encontro e socialização.

92



Às vezes ela manifestava impossibilidade de comprar itens básicos. A última

lembrança que tenho dela foi quando essas mulheres a presentearam com um rádio de pilha,

pois ela não tinha dinheiro para comprar. Quando, tempos depois, ela veio a falecer, a família

negou-nos a possibilidade de acompanharmos o seu velório. Ela trabalhou nesta casa de

família desde a infância até a velhice e sequer teve o direito à aposentadoria. Viveu a vida no

quartinho de empregada. A única relação de afeto que mantinha era com este grupo de

mulheres que se identificavam com suas dores e traziam um pouco de alegria nos domingos,

na feira, quando todas se reuniam.

Uma outra doméstica saiu do interior do Nordeste e migrou para o Rio de Janeiro em

busca de melhores condições de vida. Ficou viúva muito jovem e não pôde trazer o seu único

filho enquanto não alcançasse condições reais de viver com ele naquela cidade grande. Ela

dizia o quanto era difícil ter que segurar no colo e dar comida na boca de uma criança da

idade de seu filho. Dizia que o seu filho, nesta idade, já conseguia pegar nos talheres e comia

sozinho e que ela sentia saudade do filho; que tinha que ter cuidados diferenciados com o

filho da patroa, apesar deles terem a mesma idade. Essa mãe apenas conseguiu alcançar

condições materiais para trazer o filho para morar com ela quando ele completou dezoito anos

de idade, este esforço neste momento em conjunto com seu filho, pois este já estava

trabalhando na lavoura para juntar dinheiro para poder encontrar sua mãe.

Outra doméstica, amiga de Valmira, Fátima, chegou ao Rio de Janeiro quando era

muito jovem. Ela era constantemente assediada por um dos filhos do patrão. Vítima de abuso

sexual, engravidou quatro vezes. Os patrões administravam medicações para que fossem

realizados os abortos clandestinos. Na última gestação, o aborto não foi possível e a gestação

teve que prosseguir. Quando foram ao hospital para realizar o parto, a doméstica conversou

com uma enfermeira que identificou que havia alguma violação de direitos por parte de quem

acompanhava a moça (os empregadores). Aos prantos, Fátima solicitou que pudesse ligar para

seus familiares e a enfermeira emprestou o celular para a mesma que entrou em contato com

sua família pedindo ajuda para que pudesse voltar.

Finalmente ela pode sair desta casa de família, na qual vivia à mercê dos

empregadores e sofria inúmeros abusos. Conseguiu ligar para os familiares pedindo ajuda. A

família que cometeu esses abusos era de pessoas “renomadas” e nunca responderam pelos

crimes. Esta narrativa foi revelada numa das muitas conversas. Mesmo com inúmeros traumas

ela manteve-se em novos quartinhos de empregada, não tinha outra alternativa a não ser

enfrentar suas dores.

93



Eu percebia que as empregadas domésticas que dormiam no emprego sacrificavam-se

mais e adoeciam mais. Entre as conversas na feira, lembro de ter ouvido diversas vezes a

afirmação de que era preferível pegar mais de um meio de transporte para voltar para casa do

que dormir no emprego. Silva (2016) nos diz:

Dormir na casa de patrão certamente me cheirava à escravidão. Algumas
podiam evitar esse sinal de submissão e estabelecer contratos informais com
horários delimitados. Mas sendo escrava, só fugindo mesmo ou se recusando
a trabalhar para forçar uma venda para outro senhor ou senhora” (SILVA,
2016, p. 77).

Os quartos de empregadas, como sabemos, não são as melhores instalações da casa

dos empregadores. Ainda assim, nem todos os empregadores ofereciam um quarto. Minha

mãe, por exemplo, dormia num sofá de dois lugares sem nenhum conforto e sem ventilador

no calor da Zona Norte do Rio de Janeiro. O cachorro da casa ficava em ambiente com

ar-condicionado. O período em que ela precisou dormir na casa dos empregadores foi

absolutamente traumático e produtor de adoecimento. Ela me ligava chorando todos os dias e

eu falava para ela pedir demissão deste emprego que buscaríamos outras alternativas.

Lembrando que a mesma trabalhava em duas casas da mesma família.

Ela procurou o INSS e descobriu que não poderia se aposentar por tempo de serviço,

pois o antigo empregador, bem como o atual, não havia recolhido a contribuição

previdenciária. Depois que ela relatou que não ia se aposentar, eles começaram a pagar, mas

não como doméstica, e sim com outra categoria profissional. O mais grave é que, se os

patrões tivessem contribuído como deveriam antes, ela teria o direito à aposentadoria, já que

ela tinha o tempo de trabalho sem carteira assinada nesta residência para requerer o benefício.

A maioria das conversas nas rodas das feiras do Rio de Janeiro, entre as domésticas, girava

em torno da sonhada aposentadoria. Eu as via envelhecer ou adoecer e não alcançarem a tão

esperada aposentadoria. Todas faleceram sem aposentadoria, doentes e, muitas vezes,

acometidas por doenças ligadas ao trabalho.

O sofrimento que lhes causava dormir no emprego era extremamente difícil de

suportar pois era um acréscimo de tempo que viviam dentro de casas onde costumavam ser

vítimas de ofensas, violações de direitos trabalhistas, de racismo e sexismo. Muitas eram

obrigadas a trazer de casa pratos, talheres, copos, papel higiênico e outros artigos para seu uso

privado. Certa vez, ouvi de uma das domésticas que sua empregadora havia lhe comprado um

prato para fazer refeições que era do mesmo modelo do pote no qual o cachorro comia. Ela

também receberá orientações para comer depois que todos da casa já haviam almoçado.

94



Era uma das que, depois de passar o final de semana em casa, voltava para o

quartinho de empregada com uma mala cheia de tais produtos como, papel higiênico, talheres,

roupas de cama, ventilador etc. Frequentemente, a patroa a humilhava com ordens para que

limpasse os objetos que tocava com um pano embebido em água sanitária. Essa exigência era

rigorosamente fiscalizada pela empregadora, que no caso de sentir-se insatisfeita, obrigava

que minha mãe que limpasse novamente.

A empregadora de minha mãe tinha constante posicionamento de que as mãos dela

eram sujas e não deveriam tocar nos objetos da residência, apenas com o cuidado e com o

tecido com o qual as peças eram limpas. Fora a necessidade de mantê-la de joelhos quando

minha mãe recebia ordens das execuções da limpeza.

Outra vez o empregador informou a minha mãe que precisaria declarar os bens em

seu nome, pois desejava pagar menos imposto. Solicitou colocar um carro em seu nome.

Pesquisei com o número de Cadastro de Pessoa Física (CPF) deste empregador e o mesmo

estava sendo acusado em um processo por estelionato.

Nestas rodas de conversas nas feiras, eu ouvia com frequência relatos indignados

sobre certas doações que recebiam, como se fossem “presentes”, tais como frascos de perfume

vazio, calcinhas usadas e roupas rasgadas. As empregadas diziam que costumavam jogar os

donativos imprestáveis em lixos distantes do bairro residencial dos empregadores. Perguntei

por que faziam isso. Responderam que, numa forma de estratégia, jogavam no lixo do bairro

da casa, pois a empregadora poderia, de algum modo, saber que elas se desfazem dos

“presentes”. Certa vez, minha mãe ganhou da patroa roupas, em perfeito estado, que os seus

netos estavam se desfazendo. Desta leva de roupas, coube-me um casaco que usei para

acompanhar minha mãe ao local deste emprego. Quando me viu, a empregadora me obrigou a

tirar o casaco e me advertiu que ele somente deveria ser usado “no meu lugar”, pois a filha

havia recomendado que o jogasse no lixo em vez de doá-lo. Novamente a ideia de que o útil e

digno deveria estar no lixo e não ser doado às domésticas, mas o que é realmente lixo deveria

ser entregue a elas. Minha mãe e minhas tias costumavam separar roupas, livros entre outras

coisas que pudessem ser reutilizadas e/ou vendidas. Nessa direção, Conceição Evaristo faz

referências interessantes sobre a seleção que as empregadas domésticas costumam fazer dos

artigos que recebem do descarte das casas de família, e como era vivenciar todo esse

processo:

Conseguir algum dinheiro com os restos dos ricos, lixos depositados nos
latões sobre os muros ou nas calçadas, foi um modo de sobrevivência
também experimentado por nós. E no final da década de 60, quando o diário
de Maria Carolina de Jesus, lançado em 58, rapidamente ressurgiu, causando

95



comoção aos leitores das classes abastadas brasileiras, nós nos sentíamos
como personagens dos relatos da autora. Como Carolina Maria de Jesus, nas
ruas da cidade de São Paulo, nós conhecíamos nas de Belo Horizonte, não só
o cheiro e o sabor do lixo, mas ainda, o prazer do rendimento que as sobras
dos ricos podiam nos ofertar. Carentes de coisas básicas para o dia a dia, os
excedentes de uns, quase sempre construídos sobre a miséria de outros,
voltavam humilhantemente para as nossas mãos. Restos (EVARISTO, 2009)

Era comum, também, ouvir relatos de que não recebiam recursos para pagar as

passagens de ônibus, mesmo quando isso havia sido acordado com os patrões. Nessas

ocasiões, elas se reuniam e discutiam como agir com descasos deste tipo vindos dos seus

empregadores. No caso da passagem, costumavam não ir ao trabalho no dia seguinte,

alegando que não tinham dinheiro para pagar o transporte. Assim as empregadoras se vinham

pressionadas e obrigadas a pagar a passagem. Estabeleciam relações de solidariedade entre

elas. Ajudavam-se.

Certa vez, uma dessas amigas de minha mãe, que dormia na casa da família

empregadora, veio a falecer. Os empregadores ligaram para minha mãe para comunicar o

falecimento. Quando minha mãe indagou sobre o sepultamento, informaram que já o tinham

realizado. Foi tão triste e estranho e até hoje não sabemos como foi que ela faleceu. No fim, a

maioria dos sepultamentos não pudemos participar, pois éramos comunicados após o

sepultamento. Negados ao direito de nos despedirmos. Quando falamos de construções de

afetividade e movimentos de resistência, era na feira o ponto de encontro dessas mulheres

conforme nos bem lembra a autora Beatriz Nascimento acerca do papel que estas mulheres

desempenhava

Em geral, nas camadas mais baixas da população, cabe à mulher negra o
verdadeiro eixo econômico em torno do qual gira a família negra. Essa
família, grosso modo, não obedece aos padrões patriarcais, muito menos aos
padrões modernos de constituição nuclear. São da família todos aqueles
(filhos, marido, parentes) que vivem a dificuldade da extrema pobreza
(NASCIMENTO, 2021, p. 233).

As conversas e articulações entre as empregadas que minha mãe encontrava na feira

giravam em torno do afeto e de algumas propostas de resistência como bem colocou a autora

acima. Essas mulheres com seus empregos domésticos eram, quase sempre, o eixo econômico

de suas famílias. A ideia de família ia além de filhes, marido e parentes, elas mesmas se

tornavam parte da família umas das outras em contrapartida da frase tão ouvida por elas

proferidas por seus patrões, “faz parte da família”. Era no momento da feira que elas podiam

ter a sua comunidade ali formada, mulheres negras e domésticas, podiam ali reforçar o afeto e

a resistência. Nesse quilombo temporário, como nos diz Beatriz Nascimento, “sua mística

96



percorre a memória da coletividade negra e nacional, não mais como guerra bélica declarada,

mas como esforço de combate a vida” (NASCIMENTO, 2021, p. 250).

O horário da feira era o momento de encontro onde essas mulheres discutiam as

experiências comuns de opressão social, racial e de gênero que sofriam nos espaços do

trabalho doméstico. Narravam seu dia a dia vivido nas casas de família e decidiam formas

comuns de posicionamento frente a certas situações de opressão vividas. Como parte do

estreitamento dos laços de afetividade que mantinham nesses espaços, celebravam momentos

como aniversários e realizações e conquistas que elas ou os seus alcançavam. Assim, ficaram

muito alegres com a notícia de que eu havia passado para a Universidade Federal do Rio de

Janeiro (UFRJ) e comentaram: “agora você está na faculdade dos filhos dos patrões”.

Acerca das refeições, Valmira tinha que preparará-las, mas não tinha nem temperos

para serem usados, tais quais como itens básicos, cebola ou alho, ela tinha que fazer as

melhores refeições com o pouco que eles disponibilizavam em casa, para não ouvir

reclamações. Tinha horário para usar o banheiro e deveria lavar tudo com água sanitária toda

vez que usasse. A rotina era tudo que fosse tocado por ela deveria ser esterilizado. Não por

acaso que durante a Pandemia (2020) as empregadas domésticas formaram um grupo mais

vulnerável. Inúmeros casos de violação de direitos e a ideia de que elas são portadoras de

doenças foram inúmeros vezes divulgados. Acusavam-nas de levarem o vírus, quando eram

seus empregadores que as contaminavam.

Não há saúde mental que aguente. Todos os dias eu ouvia de minha mãe relatos de

sofrimento acompanhados de choro. No outro lado da linha telefônica minha mãe falava dos

muitos casos de racismo que sofria vivendo na casa desta família. Durante o período em que

dormiu na residência dos empregadores, minha mãe acabou sofrendo um AVC (acidente

vascular cerebral) no trabalho. Ainda conseguiu ligar para meu irmão ir buscá-la, pois o

SAMU estava demorando. Ele me ligou e saí do meu primeiro dia de trabalho o mais rápido

possível.

Adentramos o hospital público, no primeiro atendimento da Unidade de Pronto

Atendimento – UPA. Vale ressaltar que a medicina, no Brasil, caminhou com o racismo

científico e apoiou as teorias eugenistas. Na UPA, um médico branco nos disse que a pressão

tinha subido e passaria uma medicação e ela poderia ir para casa. Ela foi medicada e liberada,

medicação esta apenas para controle de hipertensão.

A autora Rosana Castro (2022) nos diz que sobre classificação de cor dos médicos

brasileiros com “O perfil racial branco e masculino como norma corporal, moral e simbólica

para o exercício médico no Brasil é acompanhado, ainda, da manutenção do predomínio de

97



profissionais autodeclarados brancos na área” (CASTRO, 2022, p. 6). E mesmo com o

processo que ela chama de feminização da medicina ainda assim predomina o perfil racial

branco. A autora relata que havia apenas uma médica negra na equipe, os médicos que

“atenderam” a minha mãe eram todos brancos. Já a grande maioria dos pacientes era de

negros buscando tratamento para diversas doenças crônicas. Castro (2022) afirma sobre a

intervenção sobre os pacientes com “soluções parciais e frágeis para as precariedades de suas

trajetórias terapêuticas nos sistemas público e privado de saúde locais” (CASTRO, 2022,

p.16) produzidas por médicos brancos diante de uma população majoritariamente negra. A

experiência de Valmira é parte dessas soluções sem medidas reais de enfrentamento do

problema-saúde. Ouvi no hospital que deveríamos tomar cuidado, pois “os médicos estão

escolhendo quem deve morrer”.

No outro dia de manhã, Valmira acordou pior e fomos a outro hospital. Adentramos

outro hospital público, nem meu pai e nem meus irmãos conseguiram entrar, ficaram em

choque com o quadro que estava piorando tão rápido. Acabei tendo que acompanhá-la

sozinha. Ela foi colocada numa maca no corredor do hospital, onde também aguardava

atendimento médico, uma senhora negra que também havia sofrido um AVC e estava

acompanhada por um jovem neto negro. Um médico, branco, mais velho, apareceu por perto.

Nós o chamamos e ele disse “vocês têm uma carteirada para dar, pois só atendo se tiver uma

carteirada”. Ficamos ali perplexos pelo ato desumano de negar atendimento. Depois, passou

por nós uma residente branca que confirmou a gravidade do estado das duas mulheres na

maca, mas, ela, também seguiu pelo corredor do hospital sem prestar atendimento,

demonstrava desprezo e uma vontade de testar seus conhecimento como as mulheres na maca

fossem cobaias humanas tal qual o passado da medicina já demonstrou em sua história que

utilizavam a população negra com diversas experiências no racismo científico. Com o

diagnóstico da residente, minha mãe começou a se sentir ainda mais mal. Teve medo de

morrer ali aguardando cuidados médicos, sem atendimento. Tragicamente, havia um médico

disposto a atender se lhes oferecessem uma “carteirada”. Uma das formas explícitas do

genocídio do povo negro.

Em entrevista revista “Saúde Amanhã - Prospecção Estratégica do Sistema de Saúde

Brasileiro”, a médica e doutora e negra, Jurema Werneck, ao ser indagada sobre como o

racismo afeta a saúde, nos diz:

De diferentes maneiras: através da internalização do racismo, ou seja, da
internalização do sentimento de inferioridade e de superioridade. O racismo
é uma ideologia que afeta as relações de poder. As pessoas vítimas de
racismo têm menos acesso a políticas públicas de qualidade, a educação,

98



saúde, segurança, trabalho e emprego. Isso é capaz de afetar a saúde dessas
pessoas, porque afeta a qualidade de vida. A internalização da inferioridade é
capaz de produzir alterações da saúde mental. O racismo é internalizado
também nos mecanismos de condução de cada política pública. No caso da
Saúde, significa que as vítimas de racismo não vão ter a acesso adequado a
políticas de promoção, prevenção e assistência, estarão em uma condição
inferior de acesso físico e de acesso à qualidade e à integralidade”
(WERNECK, 2014).

WERNECK (2014) cita exemplos práticos dos tipos de agravos que mais afetam a

população negra, “Morremos mais das doenças cardiovasculares, causas externas, doenças

degenerativas, neoplasias” (WERNECK, 2014). Prossegue com a crítica de que muitos casos

poderiam ser tratados e acompanhados com mais proximidade, mas são negligenciados: “O

diferencial para nós é a incidência precoce, o agravamento precoce e a desassistência”

(WERNECK, 2014). Ela nos traz o exemplo do “captopril, que a literatura diz que não tem na

população negra o mesmo efeito apresentado na população branca. Mas o captopril continua

sendo medicação prioritária do SUS sem considerar esse fator” (WERNECK, 2014). Termina

a reportagem dizendo: “Entre o surgimento da doença e a morte haveria uma série de ações do

sistema, que não se realizam. Isso não envolve nenhuma técnica inovadora” (WERNECK,

2014). Importante frisar que a medicação receitada para a maioria das mulheres que aqui

tiveram suas histórias narradas era o captopril, que elas quando não conseguiam suficiente no

SUS dividiam entre si. A autora Jurema Werneck defende o SUS como política pública que

necessita conhecer os usuários que utilizam seus serviços e propor respostas segundo as

necessidades de cada público, entendendo o racismo como fator de adoecimento e

agravamento das enfermidades. Com a negativa dessas ações, temos a ruptura com a equidade

e consequentemente refletindo nos óbitos e agravantes das doenças. Novamente, trata-se da

Necropolítica batendo na porta.

4.2. Privilégio racial na condução dos atendimentos da sala amarela: “os médicos estão
escolhendo quem vai morrer”

Depois de se passarem onze horas aguardando, chegamos finalmente no que o

hospital chama de “quarto”, um ambiente supostamente muito melhor do que o corredor.

Neste quarto, a sala amarela, havia um amontoado de 6 mulheres em macas espalhadas e

somente quatro em leitos. Ouviam-se, a todo momento, gemidos e gritos de dor. A cada

momento ali era um grito de denúncia da necropolítica42. Quase não se viam médicos. Logo,

42 Na economia do biopoder, a função do racismo é regular a distribuição da morte e tornar possíveis as
funções assassinas do Estado. MBEMBE, 2018: 18

99



os familiares se revezavam para ajudar nos cuidados. Os médicos que, eventualmente,

apareciam, informavam o setor de enfermagem sobre os medicamentos que deveriam ser

administrados, mas não iam até os pacientes. Uma tortura sem tamanho. Eu fazia minha mãe

dormir, dizendo que ia conseguir um médico assim que ela descansasse. O que é óbvio, nunca

aconteceu.

Uma senhora, também negra, tinha acabado de sair da cirurgia cardíaca via-se o corte

entre seus seios e estava nua. Acordou e me viu ao lado da maca da minha mãe. Pediu ajuda

para encontrar uma camisola hospitalar. Era desumano. O ambiente estava gelado e aquela

senhora pós-cirurgia nua. Consegui a camisola e ajudei a vesti-la. Cada familiar acabava por

auxiliar os demais pacientes nessa longa espera por atendimento médico.

Um dia chorei e desabafei afirmando que não deveria haver esse abandono dos

pacientes. O enfermeiro-chefe, negro, pediu desculpas pelo sistema, pela atitude dos médicos

brancos, pois viu meu desespero por não ter ninguém que atendesse minha mãe e as demais

mulheres com quem dividia o quarto.

Mesmo nestas circunstâncias, as pacientes e familiares criam laços de afetividade, o

dengo estava ali presente. Essas mulheres eram em sua maioria mulheres negras, buscavam

em conversas leves o que fariam depois da alta hospitalar e marcavam encontros futuros que a

maioria ficou apenas na memória do momento. Quando adoeceu, minha mãe pediu que eu

procurasse o “bebê” que ela cuidou por anos e anos atrás, na sua primeira casa de família e

que hoje era um homem, cujo cargo era de Juiz, com a esperança que movesse alguma coisa

naquele hospital. Ela tinha o afeto por ele, como bem diz Lélia: “(...) Ela, simplesmente, é a

mãe. É isso mesmo, é a mãe. Por que a branca, na verdade, é a outra” (GONZALEZ, 2020, p.

87).

Na verdade, ela tinha esperança que ele a colocasse num hospital melhor, pois não

poderíamos pagar por um. A sala amarela estava lotada de mulheres que estavam sendo

desprezadas pelo sistema, deixadas na expectativa de receber cuidados médicos. Encontrei

com ele e lhe falei do estado de minha mãe. Ele entrou em contato com hospital e num “passe

de mágica” apareceu um neurologista: lembra da “carteirada” exigida? Realmente havia

necessidade para que estas mulheres pudessem ser atendidas. A primeira coisa que o médico

branco pergunta é: "Dilma ou Aécio? Você votou em quem?”. Fiz gesto para minha mãe não

falar, mas ela trouxe uma lista de motivos que a fizeram não votar no Aécio. O médico

“brincou”: “Não te atendo mais” e no fim não atendeu ninguém. O familiar de uma senhora

que teve alta me encontrou e avisou: “estão escolhendo quem vai morrer! E se sua mãe tiver

alta, traz ela de volta para tentar atendimento médico novamente”. O médico deu alta sem

100



medicação e informando que deveria aguardar a clínica da família que nem existia ainda no

bairro. Relembro a frase dita no corredor do hospital anterior: “Os médicos estão escolhendo

quem vai morrer”. Procuramos, novamente, um médico, em uma nova fila, mas, somente

entraram em contato para enviar a equipe médica quando ela já havia falecido. Foram quatro

locais diferentes para nenhum atendimento que de fato a tivesse acolhido e realizado as

intervenções necessárias para que a mesma ao menos tivesse falecido com dignidade ou quem

sabe pudesse ainda estar viva. O que se vive é a Necropolítica na política de saúde, presente

na vida de milhões de brasileiros, os quais compartilham comigo tais memórias e vivências.

101



CONSIDERAÇÕES FINAIS

A presente dissertação veio para dar voz aos silenciamentos produzidos em minha

vida. Ou quem sabe perturbar um pouco mais o sono injusto da casa-grande. Ao desenvolver

um estudo sobre mulheres, especialmente mulheres negras e suas condições junto ao trabalho

doméstico remunerado, fiz ecoar a voz que há muito tempo silenciei.

Conforme acompanhamos na presente dissertação, percebemos as permanências de

violências históricas racistas e sexistas que constituem o extrato de desigualdade social

brasileiro. A partir da análise deste processo histórico, vimos como tem sido difícil para a

população negra romper com a herança da colonização e da escravidão que produz ainda hoje

uma exploração do trabalho de forma violenta. Demonstramos ainda que desde cedo, na

história brasileira, as formas de controle e exploração do trabalho estavam articuladas com a

distribuição racista do trabalho, passando pelo sexismo, influenciando mais tarde os salários e

postos de comando da administração colonial que amplamente eram mantidos nas mãos dos

brancos. As legislações trabalhistas que se seguiram mantiveram os negros, mesmo após a

abolição, à mercê de padrões desta divisão racista do trabalho, bem como suas consequências,

que ainda perduram na contemporaneidade, em especial desvantagem para as mulheres

negras.

O racismo institucional presente nas diversas legislações, ao longo do século XIX,

entre o Império e a República, se puseram como barreiras para os negros, antes e depois da

promulgação da Lei Áurea (1888). Após a Abolição, a mão de obra negra tornou-se

descartável, tendo como justificativa o mito da superioridade do trabalhador branco. Não por

acaso, depois da abolição da escravidão, o emprego doméstico foi reservado como lugar

natural das mulheres negras na divisão social e racial do trabalho. Do ponto de vista político,

a consolidação deste lugar está relacionado com a atualização do padrão de subordinação e de

subcidadania imposta aos negros pelo regime republicano que se mantém até os dias de hoje.

Gonzalez (2020) faz importante apontamento da interpretação dos fenômenos do

racismo e do sexismo e como essa articulação reflete em torno de ações violentas sobre a vida

da mulher negra. Nos faz refletir sobre as categorias nessa tripla imagem da mulher negra

como: mãe preta, doméstica e mulata. A mulher negra super explorada economicamente,

serviçal e super explorada sexualmente, fundamentado numa lógica que rege nosso sistema de

classificação social, herança de Portugal, e assim irá classificar cada um para um determinado

lugar. Articulando com a fala de Oyěwùmí (2004), que faz uma crítica à experiência universal

da categoria mulher, conforme vimos, pensar na categoria mulher presa à concepção da

102



família nuclear e padronizar o ser mulher é ignorar as vivências de outros povos como os

originários e africanos, que não tinham relação de poder definida pelo gênero tal qual tem o

europeu. Constatamos nestas sociedades formas diferenciadas de relações humanas. Nestes

povos, não havia a divisão sexual do trabalho e nem a forma generificada de se relacionar

como na sociedade ocidental moderna. As mulheres negras ocupavam e/ocupam outros

espaços vivenciando outras formas de se relacionar em sociedade. Isto reflete nas ações

coletivas em como são construídas os laços de afeto e afetividade, presentes até na forma que

vivenciamos nossas conquistas que são de todes recordo a fala de meus pais “quando levanto

você, todos nós subimos juntos!” e o incentivo constante de ocupar espaços que

historicamente nos foram negados.

FANON (2008) nos diz que a descolonização é um processo de desracialização do

saber historicamente construído pelo branco como superioridade. Ao trazer as histórias dessas

mulheres da minha vida e suas práticas cotidianas de resistência componho com o combate ao

racismo e sexismo dos quartinhos de empregada. Mostra também a necessidade de

descolonizar e romper com a ideia do saber fruto apenas do mundo acadêmico e científico,

mundo predominantemente branco. Esperar a verbalização de conceitos acadêmicos quando

se vive e revive cotidianamente processos de resistência no entendimento do combate ao

racismo e sexismo é por vezes limitantes. Por isso o método de Escrevivência em aliança a

autoetnografia, que ainda é muito criticado pelo saber branco, aqui é tomado como forma de

enegrecer a escrita acadêmica e ir além do que é posto como saber científico, leia-se escrita

branca. Descolonizar pensamentos é preciso! Afinal, como pesquisar aquilo que efetivamente

se vive no corpo? Neutralidade aqui é, pois, impossível!

Vimos como o serviço doméstico caminha ainda como lugar de negro, subalternizado

e amplamente ocupado por mulheres negras. E mesmo percebendo que mercado de trabalho

doméstico estava segmentado pela racialização, apesar da presença de mulheres brancas,

verificamos a diferença de acesso a direitos ou a divulgação de seus serviços por parte das

mulheres negras. A relação histórica da prática atrelada ao controle do Estado, primeiro se viu

com o uso da polícia que se manteve durante décadas pós-abolição. E acompanhando o

histórico da legislação que privilegia o empregador em detrimento a doméstica remunerada,

vimos que se manteve até a contemporaneidade. Se o ataque a CLT em 2017 colocou todos

trabalhadores em situação precária, também observamos que a ideia de negociação com o

empregador não era novidade para as domésticas. O que os trabalhadores em geral hoje vivem

as mesmas vivenciam por anos e anos.

103



Ao pensar nos debates sobre mulheres negras e retomar ao passado para

compreendermos como caminhamos na contemporaneidade com a profissão de empregada

doméstica, remete num apagamento proposital e na invisibilidade por parte do Estado. Ao

falar de mulheres negras, percebemos a necessidade de trazer novas formas de ouvir-ler suas

histórias, rompendo com o ideal branco das narrativas que estamos acostumados. É

escreviver!

O processo histórico estudado acerca da população negra escravizada foi de suma

importância para entendermos a ideia de que não foram considerados sujeitos de sua própria

história. Ao verificar as condições de vida dessa população, reflete-se até na

contemporaneidade nas raízes profundas do escravismo, suas marcas perpassam seus

descendentes com sua base no racismo estrutural. Não por acaso que a maioria das mulheres

negras continuam nos cuidados do lar de “senhoras”, inclusive acerca das multifunções, tais

como babá, em que continuam a maternagem dessas crianças com a contrapartida de não

poderem fazer o mesmo por seus filhos. Seus filhos sofrem o peso do descaso do Estado que

os constantemente tenta matá-los nas vielas e ruas das cidades, ou na tentativa do

encarceramento em massa ou nas clínicas de reabilitação financiadas pelo Estado em

instituições ligadas às igrejas neopentecostais. São essas mulheres que assumem a

responsabilidade pelo lar e essa responsabilidade da manutenção deste espaço e, como bem

define a autora Lélia Gonzalez:

Mas é justamente aquela negra anônima, habitante de periferia, nas baixadas
da vida, quem sofre mais tragicamente os efeitos da terrível culpabilidade
branca. Exatamente porque ela é que sobrevive na base da prestação de
serviços, segurando a barra familiar praticamente sozinha. Isso porque seu
homem, seus irmãos ou seus filhos são objeto de perseguição policial
sistemática (esquadrões da morte e “mãos brancas” estão aí matando negros
à vontade; observe-se que são negros jovens, com menos de trinta anos. Por
outro lado, que se veja quem é a maioria da população carcerária deste país)
(GONZALEZ, 2020, p. 83).

Quando a autora Lélia Gonzalez (2020) nos diz “Quanto a doméstica, ela nada mais é

do que a mucama permitida, a da prestação de bens e serviços, ou seja, o burro de carga que

carrega sua família e a dos outros” me remete a manutenção de práticas coloniais e a forma

como historicamente tudo foi muito bem planejado para que não houvesse oportunidades e

sobrassem os espaços que anteriormente já eram ocupados por esta população. Assim, a

produção de legislações trabalhistas antirracismo que levem em conta nossa trajetória

histórica como nação brasileira fundamentada no racismo estrutural é urgente. E por óbvio,

mecanismo efetivos para seu cumprimento.

104



Ao mesmo tempo, vê-se a formação de espaços de organização e afirmação do afeto e

dengo para manter vivas as chamas da resistência e propor enfrentamento aos muitos

retrocessos e violências diárias vividas por estas mulheres. Por meio de minha escrevivência

combinadas a um processo autoetnográfico, denuncio aqui o racismo estrutural e seu reflexo

na minha vida e, por conseguinte, na vida de toda a população negra desse país, em especial,

das mulheres negras que estão na base da pirâmide de opressão e de como a necropolítica é

orquestrada. O grito da luta para romper com esse lugar criado de desemprego, subemprego,

de subcidadania que é violento e propõe a miséria, “Eles combinaram de nos matar, mas nós

combinamos de não morrer”, Conceição Evaristo.

105



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALMEIDA, Giane Elisa Sales de. Entre Palavras e Silêncios: Memórias da Educação de
Mulheres Negras em Juiz de Fora – 1950/1970. 290f. Dissertação (Mestrado) - Universidade
Federal de Fluminense, Rio de Janeiro. 2010

ALMEIDA, Magali da Silva. Diversidade humana e racismo: notas para um debate radical no
serviço social. In.: Argumentum, Vitória, v. 9, n. 1, p. 32-45, jan./abr. 2017.

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é Racismo Estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018.

ALBUQUERQUE, Wlamyra Ribeiro de. O jogo da dissimulação: abolição e cidadania negra
no Brasil. São Paulo: Cia das Letras, 2012.

BARRETO, Lima, 1881-1922. Diário do Hospício: Cemitério dos vivos/ Lima Barreto;
prefácio Alfredo Bosi; organização e notas Augusto Massi, Murilo Marcondes de Moura- 1a
ed. - São Paulo: Companhia das Letras, 2017.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo Sexo. 1a ed. -Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008.

BEZERRA, Tatiane de Menezes. Os olhos do Estado: do Cabral ao Capitalismo
periférico. Disponível em: http://periodicos.ufes.br/argumentum/article/view/15764/10929.
Acessado em 02/01/20.

BORIS, Fausto. História do Brasil. 2a edição. São Paulo: Editora da Universidade de São
Paulo: Fundação do Desenvolvimento da Educação, 1995.

BRASIL. Lei de 13 de Setembro de 1830. Disponível em
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-37984-13-setembro-1830-565648-
publicacaooriginal-89398-pl.html.Acessado em 02/01/20.

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembranças de Velhos. 14. ed. São Paulo: Companhia
das Letras , 2007

BOTELHO. Maurílio Lima. Colonialidade e forma subjetiva moderna: a violência da
identificação cultural na América Latina. Espaço Cultura, UERJ, RJ, n°34, p. 195-230,
JUL/DEZ de 2013.

BRASIL, Decreto n°847, de 11 de Outubro de 1890. Disponível em
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D847.htmimpressao.htm. Acessado
em 02/01/20.

BRASIL, Emenda Constitucional n°72, de 2 de Abril de 2013. Disponível em
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/emendas/emc/emc72.htm. Acessado em
02/01/2020

BRASIL, Lei Complementar n°150, de 1° de junho de 2015. Disponível em
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lcp/lcp150.htm. Acessado em 02/01/2020

106

http://periodicos.ufes.br/argumentum/article/view/15764/10929
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-37984-13-setembro-1830-565648-publicacaooriginal-89398-pl.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-37984-13-setembro-1830-565648-publicacaooriginal-89398-pl.html
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D847.htmimpressao.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/emc%2072-2013?OpenDocument
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/emendas/emc/emc72.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lcp/lcp150.htm


CARNEIRO, Sueli. Enegrecendo o feminismo: A situação da mulher negra na América
Latina a partir de uma perspectiva de gênero.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. 1a edição. São Paulo: Editora Polén, 2019.

CASTRO, R. Pele negra, jalecos brancos: racismo, cor(po) e (est)ética no trabalho de campo
antropológico. Revista de Antropologia, São Paulo, v. 65, n. 1, e192796, 2022. ISSN:
1678-9857. DOI: https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.192796. Disponível em:
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/192796. Acesso em: 01/10/2022

CHALHOUB, Sidney. Medo branco de almas negras: Escravos libertos e republicanos na
cidade do Rio. Revista Bras. de Hist. São Paulo. V.8 n16 p.83-105 mar.88/ago88, 1988

CRESPO, Fernanda Nascimento. Laudelina de Campos Melo: História de vida e demandas do
presente no ensino de História. Dossiê História e Gênero, VOLUME, REVISTA, 2016.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Trad. de Heci Regina Candiani. São Paulo:
Boitempo, 2016.

DAVIS, Angela. A democracia da Abolição. Para além do Império, das prisões e da tortura.
Trad. Artur Neves Teixeira. 2a edição. Rio de Janeiro: Editora Difel, 2019.

DAVIS, Angela. A liberdade é uma luta constante. Trad. Heci Regina Candini. São Paulo:
Boitempo, 2018.

DEUS, Zélia Amador de. Os herdeiros de Ananse: movimento negro, ações afirmativas, cotas
para negros na universidade. 2008. 295 f. Tese (Doutorado) - Universidade Federal do Pará,
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Belém, 2008. Programa de Pós-Graduação em
Ciências Sociais. http://repositorio.ufpa.br:8080/jspui/handle/2011/3060

DOMINGUES, Petrônio. Um “templo de luz”: Frente Negra Brasileira (1931-1937) e a
questão da educação. Revista Brasileira de Educação v. 13 n. 39 set./dez. 2008.

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. 4.ed. - Rio de Janeiro: Pallas, 2018

EVARISTO, Conceição. Depoimento cedido durante o I Colóquio de Escritoras Mineiras,
realizado em maio de 2009, na Faculdade de Letras da UFMG. Disponível em:
http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/188-conceicao-evaristo. Acessado em: 30/08/2022

EVARISTO, Conceição. A escritora Conceição Evaristo é convidada do Estação Plural:
depoimento [jun. 2017]. Entrevistadores: Ellen Oléria, Fernando Oliveira e Mel Gonçalves.
TVBRASIL, 2017a. YouTube. Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=Xn2gj1hGsoo. Acessado em 30/08/2022

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de Janeiro: Malê,
2017b

EVARISTO, Conceição.Olhos D`água. 2a edição - Rio de Janeiro: Pallas Mini, 2018.

107

https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.192796
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/192796
http://repositorio.ufpa.br:8080/jspui/handle/2011/3060


FANON, Frantz. Pele negra máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1968.

FARAGE, Eblin. Experiências profissionais do Serviço Social nos movimentos sociais

urbanos.

FAUSTO, Boris. História do Brasil. São Paulo: EDUSP, 2001

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa. Mulheres, corpo e acumulação primitiva. Editora
Elefante, 2017.

FEDERICI, Silvia. O ponto zero da revolução. Trabalho doméstico, reprodução e luta
feminista. Editora Elefante, 2019.

FERREIRA, Lígia Fonseca (Org.). Com a palavra Luiz Gama. São Paulo: Imprensa Oficial,
2011.

FIRMINO, Luísa Vilharquide. Trabalhadoras domésticas em Salvador - BA: Primeiras
impressões sobre a Emenda Constitucional nº 72 de 2013 e a Lei Complementar nº 150 de
2015 - 145f. Dissertação (Mestrado) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas -
Universidade Federal da Bahia, Bahia. 2017

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: formação da família brasileira sob o regime da
economia patriarcal. 51a ed. rev.- São Paulo: Global, 2006.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo Afro latin Americano. 1a edição. Rio de Janeiro:
Editora Zahar, 2020

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de Amefricanidade. In: Tempo Brasileiro.
Rio de Janeiro, n°92/93, 1988 p. 69-82.

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco Zero,
1982.

GOULD, Stephan Jay. “A Falsa Medida do Homem”. Ed Martins e Fontes, São Paulo. 2003.

MARSHALL, T. H. Cidadania, classe social e Status. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editora,
1967.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. O manifesto do partido comunista. São Paulo: Cortez,
1998.

MATSUMOTO, Daria Sirqueira. O trabalho doméstico remunerado e feminino: rupturas e
continuidades. 145f. Dissertação (Mestrado) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo,
São Paulo. 2017

MBEMBE, Achille. Necropolítica. 3ª reimpressão. São Paulo. Editora n-1edições. 2019.

108



MOURA, Clóvis. Dicionário da Escravidão Negra no Brasil. 1a edição. São Paulo: Editora
EDUSP, 2005.

MOURA, Clóvis. História do negro brasileiro. São Paulo: Editora Ática, 1992.

MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. 2a ed. São Paulo. Editora Perspectiva. 2019.

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. São Paulo: Editora Perspectiva, 2019.

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo: Documentos de uma militância Pan-Africanista. 3a

edição, revista. São Paulo. Editora Perspectiva. 2019.

NOGUEIRA, Tamis Porfírio Costa Crisóstomo Ramos. Mucama Permitida a identidade negra
do trabalho doméstico no Brasil. Vol 03, N. 04 - Out. - Dez., 2017 Disponível em:
https://portalseer.ufba.br/index.php/cadgendiv. Acessado em 09/03/20

OLIVEIRA, Denílson Araújo de. Gestão racista e necropolítica do espaço urbano:
Apontamento teórico e político sobre o genocídio da juventude negra na cidade do Rio de
Janeiro. 312 Revista da ABPN • v. 12, n. Ed. Especial – Caderno Temático: “Geografias
Negras” abril de 2020, p. 312-335 Disponível
em:https://www.academia.edu/42909479/QUEST%C3%95ES_ACERCA_DO_GENOC%C3
%8DDIO_NEGRO_NO_BRASIL . Acessado em 09/03/20

OLIVEIRA, Fátima. Saúde da população negra : Brasil ano 2001 / Fátima Oliveira − Brasília:
Organização Pan-Americana da Saúde, 2001.

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. La invención de las mujeres. Una perspectiva africana
sobre los discursos occidentales del género. Editorial en la frontera, 2017

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. Conceitualizando o gênero. Os fundamentos eurocêntricos dos
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. 2004 Disponível em
https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html. Acessado em 09 de Abril de 2020.

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. Laços familiares/ligações conceituais: Notas africanas sobre
epistemologias feministas. 2000. Disponível em
https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html. Acessado em 09 de Abril de 2020.

OYEWÙMÍ, Oyèrónké Visualizando o corpo: Teorias ocidentais e sujeitos africanos. 2002.
Disponível em https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html. Acessado em 09
de Abril de 2020.

PIROLA, Ricardo Figueiredo. Escravos e rebeldes na Justiça Imperial dois casos de
assassinatos senhoriais em Campos dos Goytacazes (RJ),1873. Revista Afro-Ásia, 51, 2015,
pág. 41-80.

PIROLA, Ricardo Figueiredo. A lei de 10 de junho de 1835: justiça, escravidão e morte. Tese
de doutorado (doutorado em História) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas,
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2012.

109

https://portalseer.ufba.br/index.php/cadgendiv
https://www.academia.edu/42909479/QUEST%C3%95ES_ACERCA_DO_GENOC%C3%8DDIO_NEGRO_NO_BRASIL
https://www.academia.edu/42909479/QUEST%C3%95ES_ACERCA_DO_GENOC%C3%8DDIO_NEGRO_NO_BRASIL
https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html
https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html
https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html


PINTO, Elisabete Aparecida. Etnicidade, gênero e educação: a trajetória de vida de D.
Laudelina de Campos Mello (1904-1991). 1993. 2v. Dissertação (mestrado) - Universidade
Estadual de Campinas, Faculdade de Educação, Campinas, SP. Disponível em:
<http://www.repositorio.unicamp.br/handle/REPOSIP/253758>. Acessado em: 20 de junho de
2020.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In: LANDER,
E (comp.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas.
Latinoamericanas. CLASCO, Buenos Aires, Argentina, 2005.

REIS, João José. A rebelião escrava no Brasil- a história do levante dos malês em 1835. São
Paulo, Cia das Letras, 2003.

SANTOS, Silvio Matheus Alves. Experiências de desigualdades raciais e de gênero.
Narrativas sobre situações de trabalho em uma fast fashion. 386f. Tese (Doutorado) -
Universidade de São Paulo (USP), São Paulo. 2019

SANTOS, Ynaê Lopes dos. Que lancem todos os dias os nomes, empregos e mais sinais:
circulação escrava e tentativas de controle estatal nas leis municipais do Rio de Janeiro e de
Havana na década de 1830. Revista do Arquivo Geral da Cidade do Rio de Janeiro , v. 9, p.
31, 2015.

SENA JÚNIOR, Carlos Zacarias F. ENTRE A POBREZA E A PROPRIEDADE: o pequeno
proprietário de escravos em Salvador. 1850/1888. 89f. Dissertação (Mestrado) - Universidade
Federal da Bahia (UFBA), Bahia. 1997

SILVA, Cleusa Aparecida da. Racismo patriarcal: muito além do conceito. Disponível em:
https://www.cfemea.org.br/index.php/colecao-femea-e-publicacoes/colecao-femea/401-numer
o-175-novembro-a-dezembro-de-2013-encarte/4198-racismo-patriarcal-muito-alem-do-concei
to acessado em: 20/12/2020

SILVA, Maciel Henrique. Nem Mãe preta, nem negra fulô. Histórias de trabalhadoras
domésticas em Recife e Salvador (1870-1910). Jundiaí, Paco Editorial: 2016.

SILVA, Wilson Honório da. O mito da democracia racial: Um debate marxista sobre raça,
classe e identidade. Editora Sundermann. 2016.

SOUZA, Jessé. Subcidadania brasileira. Editora Leya. 1° edição. 2018

SOUZA, Mônica. Dossiê - Angola- Brasil: “Venho de Angola, camará” Revista História da
Biblioteca Nacional, nº 39, dezembro, 2008.

SOUZA. Neusa Santos. Torna-se negro: As vicissitudes da identidade do negro brasileiro em
ascensão social. Rio de Janeiro. Edições Graal, 1983.

SCHUMAHER. Maria Aparecida. Dicionário Mulheres do Brasil: De 1500 até a atualidade.
Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2000.

SCHWARZ, Lilia M. Nem preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na intimidade
In: História da Vida Privada no Brasil. São Paulo: Cia. das Letras, 1999.

110

https://www.cfemea.org.br/index.php/colecao-femea-e-publicacoes/colecao-femea/401-numero-175-novembro-a-dezembro-de-2013-encarte/4198-racismo-patriarcal-muito-alem-do-conceito
https://www.cfemea.org.br/index.php/colecao-femea-e-publicacoes/colecao-femea/401-numero-175-novembro-a-dezembro-de-2013-encarte/4198-racismo-patriarcal-muito-alem-do-conceito
https://www.cfemea.org.br/index.php/colecao-femea-e-publicacoes/colecao-femea/401-numero-175-novembro-a-dezembro-de-2013-encarte/4198-racismo-patriarcal-muito-alem-do-conceito


______ O Espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial no Brasil. São Paulo:
Companhia das Letras, 1993.

SKIDOMORE, Thomas. “Preto no branco raça e nacionalidade no pensamento brasileiro
1870-1930” Rio de Janeiro: Cia. das Letras, 1994.

STEPAN, Nancy. A hora da Eugenia: raça, gênero e nação na América Latina. Rio de Janeiro:
Editora da Fiocruz, 2005.

WERNECK, Jurema. Internalização do racismo afeta a saúde.
https://saudeamanha.fiocruz.br/jurema-werneck-internalizacao-do-racismo-afeta-a-saude/#.Y5
UPxn3MLIU

Fontes Documentais:

Página do Museu da Cidade - Entrevista da Laudelina de Campos Mello – disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=JYL2Ki8ItGg.

Conferência “Atravessando o tempo e construindo o futuro da luta contra o racismo” UFBA -
Ângela Davis - disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=h_t_2ExQyV8.

Jornal Diário do Brazil – Rio de Janeiro – Quarta-feira 3 de Maio de 1882 – pág.4 (Seção de
periódicos da Biblioteca Nacional).

Jornal Nacional do Movimento negro unificado. N°19 Maio/Junho/Julho de 1991 – Entrevista
Lélia Gonzalez. Pág.8

Correio Official: In Medio Posita Virtus (RJ) – Sábado 12 de Janeiro de 1839 (Seção de
periódicos da Biblioteca Nacional)

Jornal Cidade do Rio de Janeiro - Sábado 14 de Janeiro de 1888 pág. 03 (Seção de periódicos
da Biblioteca Nacional)

Jornal Diário de MG (1867) pág.03 (Seção de periódicos da Biblioteca Nacional)

Jornal O Programma-Avisador: Publicação diária (RJ) - Quarta-feira 27 de Abril de 1887
pág.02 (Seção de periódicos da Biblioteca Nacional)

Jornal O liberal do Pará - 5 de agosto de 1880 pág.03 (Seção de periódicos da Biblioteca
Nacional)
Jornal Pacotilha 17 de Agosto de 1881 pág.3 (Seção de periódicos da Biblioteca Nacional)

111

https://www.youtube.com/watch?v=JYL2Ki8ItGg
https://www.youtube.com/watch?v=h_t_2ExQyV8

