
São Paulo, 2024



CAPÍTULO 3. POR UMA 
EPISTEMOLOGIA PARA O ENSINO 

RELIGIOSO. FUNDAMENTOS 
TEÓRICOS PARA A DOCÊNCIA

A secularização da prática docente

A controvérsia relativa à retirada ou permanência do ensino religioso 
nos currículos das escolas públicas brasileiras, em parte, pode ser explicada 
pela lacuna quanto à definição de seu objeto e abordagem metodológica 
iniciais. Além disso, problemas ligados à formação dos(as) educadores(as) 
responsáveis pela condução desse componente curricular podem ser 
também apontados, na medida que o deixam à mercê das disposições reli-
giosas de educadores e educadoras que, como vimos, nem sempre podem 
ser qualificadas como resultado de um conhecimento sobre o religioso, mas 
ligadas à experiência religiosa de cada professor/a.

Não é segredo que essas deficiências estão ligadas à gênese do ensino 
religioso no Brasil e à concepção limitada de que somente um(uma) reli-
gioso(a) teria condições de falar a respeito do tema religião. Soma-se a essa 
controvérsia, ainda, o fato de o ER ter sido originariamente ligado à insti-
tuição católica e servido aos seus propósitos civilizatórios. Algo que pesa 
sobre esse componente curricular na forma de certa desconfiança quanto 
aos seus propósitos. Um desagrado que se pode identificar tanto do lado 
dos que defendem a laicidade restritiva, quanto do lado de outros grupos 
religiosos que se consideram ameaçados pelo regresso do monopólio cató-
lico e consequente fragilização da pluralidade. 

O pano de fundo dessa controvérsia tem relação com as seguintes 
cenas: o Estado brasileiro conquistou a laicidade e secularizou-se gradual-



64

mente. Mas a oferta de ensino religioso manteve-se ainda sob os auspícios 
das religiões, pois desde o início não se soube regulá-lo. Em princípio 
porque havia falta de profissionais que pudessem fazê-lo, o que deu oca-
sião para que o conteúdo voltasse para as mãos de religiosos, os quais 
sempre estiveram atentos em seus postos com a finalidade de retomar o 
protagonismo na condução desse componente. Não à toa reconhecem o 
ensino religioso como instrumento poderoso de manutenção de um curral 
da fé cristã.56 

Na medida em que educadores e educadoras agenciados pelo Estado 
certificaram-se de seu compromisso com a educação pública, resguardados 
pela legislação que inclinara-se para a manutenção dos princípios da sepa-
ração, da igualdade e da liberdade de consciência tomou corpo a pergunta 
pelo lugar e pela função do ensino religioso no âmbito dos currículos da 
educação pública. 

Com esse quadro em vista não seria incorreto sugerir que o ensino 
religioso foi se secularizando na medida em que a prática docente do en-
sino religioso buscou afinar-se com os ideais e princípios do Estado secular. 
Disto resulta que antes do embasamento teórico e epistemológico para um 
ensino religioso escolar veio a prática do ensino religioso escolar. Essa de-
senvolvida no cotidiano das relações sociais, políticas e pedagógicas de 
docentes e discentes no interior dos ambientes escolares.

56.   Os golpes que recebe o ensino religioso não confessional estão ligados estritamente à 
concepção religiosa que vê nessa disciplina o meio de manter sua clientela de fieis. Portanto, 
pretendem fazer dela instrumento de catequização, em nome dos ideais de humanização, mo-
ralização e ética que supõem ser tarefa da religião e, especialmente, do cristianismo católico. Ao 
estabelecer esse projeto, os religiosos contrários ao ensino religioso não confessional lançam 
mão de argumentos que desqualificam o estudo da religião em perspectiva compreensiva, afir-
mando que tal abordagem seria prejudicial à formação humana dos educandos e educandas, na 
medida em que os tornaria insensíveis às questões da fé, inerentes a humanidade. O problema 
de tal argumentação é que sua motivação é mais política do que epistemológica. Daí que supõe 
que tal ensino religioso não contribuiria para a formação humana dos jovens educandos, des-
considerando que o estudo das religiões em perspectiva histórica e comparada, contrariamente 
a este suposto, serve para o alargamento do entendimento sobre como as religiões, ao longo 
do desenvolvimento humano, tem participado da vida social e cultural de diferentes povos. 
Por certo, tal abordagem disciplinar da religião caracteriza-se pelo criticismo e abertura para a 
reflexão, cuja finalidade é munir educandos e educandas de recursos que lhes assegurem condi-
ções para formulação de opiniões autônomas e, consequentes tomadas de decisões. Razão pela 
qual, entende-se que o ensino religioso deve manter-se distante dos auspícios e propósitos de 
quaisquer religiões.



65

A especificidade desse novo cenário exigia agora uma área de re-
ferência para o ensino religioso. Se não mais a teologia, se mesmo o 
ecumenismo e a perspectiva interconfessional não davam mais conta de 
atender aos ideais de uma sociedade que se abriu ao pluralismo, qual seria 
o conjunto de pressupostos teóricos e epistemológicos que melhor aten-
deria ao enquadramento moderno do ensino religioso na escola pública?

A proposta que desenhar-se-á a seguir baseia-se na concepção que o 
componente curricular ensino religioso deve inscrever-se nos marcos teó-
ricos e metodológicos cunhados pela Ciência da Religião.

Essa tese desdobra-se em duas outras subteses: 

1) No Brasil, a Ciência da Religião é uma área “jovem” cuja ênfase 
recai sobre abordagens empíricas da religião (advindas, principalmente, da 
teologia da libertação e das ciências sociais como espectro disciplinar pri-
vilegiado para leitura da “realidade”);

2) o campo de pesquisa da Ciência da Religião, ou dos Estudos de 
Religião, servem-se de marcos teóricos-metodológicos que prestigiam a 
religião descritiva e comparativamente.

Por fim, propomos que o estudo da religião deve comprometer-se 
um tipo de investigação que busque a compreensão de seu objeto, conju-
gando complementarmente a análise dos aspectos objetivo e subjetivo do 
fenômeno religioso. Defende-se aqui uma abordagem fenomenológica da 
religião que reconhece o valor histórico-social e cultural da religião, assim 
como o traço simbólico que confere aos sujeitos religiosos dispositivos para 
a vivência da religião, pragmática e ontologicamente.

Como veremos adiante, o sentido em que usamos o termo fenome-
nologia, bem como o entendimento que pressupomos a respeito do que 
seja essa perspectiva de abordagem da religião é aquele formulado pelo 
holandês Breden Kristensen, para quem basicamente interessa “o olhar” 
para a religião a partir dos seus próprios termos.57 

57.   Brede Kristensen (1867-1953), autor do livro The Meaning of Religion: Lectures in the 
Phenomenology of Religion, desdobramento de Gerardus Van Der Leeuw (1890-1950) que 
publicou Phenomenologie der Religion, em 1933, que recebeu o título Religion in Essence and 
Manifestation, em Londres, 1938.



66

Isto é, um olhar atento ao discurso interno da religião e daqueles que a 
elaboram. Trata-se antes de mais nada de uma postura diante do fenômeno, 
que busca investigar-lhe tendo em vista a sua linguagem estruturante, 
pregnante de imagens, de símbolos e de representações. Por agora, basta 
esclarecer que essa perspectiva de abordagem entende a religião como ar-
cabouço de sentidos fluídos e cambiantes, que colocam à disposição dos 
sujeitos religiosos formas de ver e interpretar o mundo ao seu redor. Esse 
conjunto de sentidos fornece explicações e entendimentos que organizam 
a vida das pessoas interna (ou seja, ontologicamente) e externamente (isto 
é, socialmente). Portanto, esse arcabouço é referencial e dispõe elementos 
para que aqueles que nele se fiam construam discursos que orientarão opi-
niões, posturas e práticas individuais e coletivas em sociedade.

Daí que uma ciência cuja abordagem presta-se à construção desse 
conhecimento sobre religião, segundo entendemos, contribui tanto para o 
contexto acadêmico, quanto para o contexto social. Afinal, compreender o 
potencial da linguagem e do discurso religioso no âmbito das relações que 
mantém com Estados, sociedades, economias, projetos políticos, culturas, 
mídias, comportamentos e outras dimensões da vida humana é certamente 
um precioso meio de compreender, também, em que medida as religiões 
alcançam as pessoas e interferem em suas vidas interpelando-as, criando 
consensos e dissensos, abrindo ou fechando horizontes, limitando deci-
sões, modelando vidas e, por assim dizer, expressando algo de nós mesmos.

Ciência da Religião, o que é?

Com a proliferação dos relatos de missionários e viajantes que desde 
os séculos XVI-XVII davam conta de diversas realidades sociocultu-
rais existentes para além do universo anglo-saxão e contribuíam para os 
planos europeus de colonização desses diferentes povos, o século XIX tes-
temunhou mudanças quanto às noções de civilização, cultura, organização 
social, religião e economia. 

Uma das consequências da problematização das noções de civili-
zação e cultura até então predominantes foi a fragmentação das disciplinas 
das ciências naturais e humanas. O testemunho a respeito de variadas ci-
vilizações e culturas impulsionou o estudo das formas como tais grupos 



67

sociais desenvolveram suas tecnologias e sistemas de organização, levando 
à especialização dos campos de estudo e seus interesses específicos de in-
vestigação. Daí, por exemplo, a distinção entre sociologia e antropologia. 

Com base na hipótese de haver formas elementares ou primitivas das 
faculdades humanas, estudiosos do século XIX perguntaram-se se po-
deriam ser identificadas nesses grupos sociais (diferentes dos chamados 
civilizados europeus), estruturas de pensamento em estágio inicial que lhes 
propiciasse explicar o estágio moderno de pensamento e desenvolvimento 
humano. O interesse por tais formas elementares conduziu alguns estu-
diosos ao estudo comparativo de grupos sociais considerados primitivos 
baseando-se no pressuposto de que mesmos os mais grosseiros poderiam 
ostentar elementos comuns, aos quais se poderia chegar decompondo cada 
um desses grupos.

De Comte (1798-1857), Morgan (1818-1881), Fraser (1854-1941) e 
Tyler (1832-1917), passando por Durkheim (1858-1917) e Mauss (1872-
1950), as descobertas favorecidas pelos estudos de civilizações antigas e 
os chamados povos primitivos colocaram em evidência a permanência da 
crença como um fato social nos diferentes povos investigados. Noutros 
termos, um processo que contribuiu para a emergência de disciplinas como 
a história das religiões, a sociologia da religião e a antropologia (social) 
inicialmente voltadas para a busca quanto às formas elementares ou ele-
mentos originários que estariam na base do sentimento religioso e que, 
progressivamente, tomariam a forma de religiões mais complexas. Esses 
autores, no entanto, chegaram à religião como estrutura recorrente ou di-
mensão recorrente da vida humana, mas não se debruçaram sobre ela ou 
conferiram-lhe status de centralidade em suas abordagens das sociedades 
e das culturas. Cada qual pensou a religião a partir de perguntas externas a 
ela, do tipo: Como a religião espelha os estágios do desenvolvimento cog-
nitivo humano, de crenças mais infantis (míticas) às estruturas simbólicas 
(construtos abstratos)? Como a religião se insere na ordenação das relações 
sociais? Qual a função da religião dentro de um organismo social? Como a 
religião sistematiza a vida cognitiva dos crentes e projeta suas intencionali-
dades, pulsões e paixões? Como a religião determina as formas econômicas 
de certas sociedades? 



68

Se por um lado essas importantes perguntas supunham a relação 
direta da religião com diversas esferas e dimensões da vida humana, por 
outro, em cada uma dessas questões e abordagens da religião, o fenômeno 
religioso em si nem sempre era vislumbrado, mas, ao que parece, pensa-
va-se a religião como fenômeno derivado ou da história, ou da economia, 
ou de qualquer outra esfera da vida social. Contudo, não se pode pensar a 
religião como domínio completamente independente da história, da socie-
dade e da economia. Mas pensá-la apenas como sombra de quaisquer uma 
dessas instituições significaria ignorar outra de suas faces constitutivas: a 
do sentido. 

Esse limite foi identificado por Mircea Eliade, o qual entendeu que era 
necessário buscar no fato religioso aquilo que lhe era peculiar:

De que se trata quando se fala em fato religioso, perguntam-se aqueles 
que são levados, pelas suas próprias disciplinas, a negar qualquer au-
tonomia às experiências religiosas. Para um sociólogo, a religião é 
antes de tudo um fato social; ela é mesmo, para certos sociólogos, o 
fato social por excelência. Para um historiador, a religião é um fato 
histórico, e para o psicólogo, um fato psíquico. Tudo isto é em parte 
verdadeiro: pois não há fato humano que não seja ao mesmo tempo 
fato social, psíquico, histórico (e, evidentemente, também linguístico, 
econômico, biológico, sexual etc). Mas trata-se de se surpreender jus-
tamente o que um fato religioso nos mostra enquanto fato religioso.58

Ao afirmar isso Eliade não quis tirar da religião seu traço histórico, 
tampouco, como se pode notar na citação acima, negar os atravessamentos 
a que a religião está em relação. O que Eliade entende ser necessário é 
pensar a religião em “escala religiosa”:

A ciência moderna reabilitou um princípio que certas confusões do 
século XIX comprometeram gravemente: é a escala que cria o fe-
nômeno. Henri Poincaré perguntava a si próprio, com ironia: ‘um 
naturalista que só tivesse estudado um elefante ao microscópio acre-
ditaria conhecer completamente este animal?’. O microscópio revela 
a estrutura e o mecanismo das células, estrutura e mecanismo idên-
ticos em todos os organismos pluricelulares. E não há dúvida de que 

58.   Cf. ELIADE, 1986, p. 273-274 apud ROHDEN, 1998, p. 21.



69

o elefante é um animal pluricelular. Mas não será mais do que isso? 
À escala microscópica podemos conhecer uma resposta hesitante. À 
escala visual humana, que tem pelo menos o mérito de nos apresentar 
o elefante como fenômeno zoológico, não há hesitação possível. Da 
mesma maneira, um fenômeno religioso somente se revelará como tal 
com a condição de ser apreendido dentro da sua própria modalidade, 
isto é, de ser estudado à escala religiosa. Querer delimitar este fenô-
meno pela fisiologia, pela psicologia, pela sociologia e pela ciência 
econômica, pela linguística e pela arte, etc... é trai-lo, é deixar escapar 
precisamente aquilo que nele existe de único e irredutível, ou seja, o 
seu caráter sagrado. É verdade que não há fenômenos religiosos puros, 
assim como não há fenômeno única e exclusivamente religioso.59

Tendo como fundo uma perspectiva positivista da história engajada 
no projeto iluminista da razão suprema, foi desenhado o quadro de exigên-
cias que conduziu ao surgimento da ciência da religião, sob a motivação 
de autonomia da teologia confessional, mas fortemente marcada por uma 
teologia filosófica e uma filosofia da religião.

Ainda que a palavra religião tenha sua origem ligada ao pensamento 
cristão e ocidental, o que se ilustra nas discussões sobre a etimologia do termo 
(se oriundo de relegre ou religare), a ciência da religião consagra-se pela possibili-
dade de abordar a religião sob diferentes eixos temáticos, os quais representariam 
as perguntas que a área teria dirigido ao assunto desde seus inícios, como a 
pergunta pela essência da religião, pela origem da religião, pela descrição da re-
ligião, pela função da religião, pela linguagem da religião e pela comparação das 
religiões. Tais perguntas resultam em distintivas respostas, bem como a compo-
sição de diferentes quadros de referências e linhas de interpretação. 

Para esse texto, escolhemos centralizar a apresentação em duas formas 
de interpretação: a essencialista e a funcionalista. Diferentemente das preo-
cupações primeiras consagradas pela teologia, a ciência da religião, por 
meio das tradições interpretativas explicar e compreender, buscava analisar 
o quadro de diversidade de crenças que se apresentava desde o século XIX 
e com o alvorecer do século XX. Assim, de um lado, estariam pensadores 
como o alemão F. Schleiermacher que definiu a religião como sentimento 
de dependência absoluto, substantivando a essência da religião e, por outro 

59.   ELIADE, 2002, p. 1.



70

lado, os enciclopedistas e autores de origem francesa como E. Durkheim, 
que atribuíram maior relevância à função da religião, a fim de enquadrá-la e 
explicar o novo tipo de sociedade que se formava na modernidade. Tanto o 
viés essencialista quanto o funcionalista, portanto, cresceram no ambiente 
do eixo europeu Atlântico-norte. 

Por vezes, preocupada em demonstrar a superioridade do cristia-
nismo, outras, engajada numa concepção não-essencialista da religião, as 
contradições entre ciência e religião expressaram-se no âmbito da, então, 
jovem ciência da religião que, não descolada do processo histórico, oscilou 
entre as tendências de subjetivação e dessubjetivação da experiência reli-
giosa, uma que destacava-lhe o aspecto psicológico – como estratégia de 
legitimá-la pelo menos no âmbito da vida privada contra os ataques da 
razão iluminista – e outra, que destacou-lhe o sentido sistêmico e societário.

Possivelmente, o primeiro uso da expressão Ciência da Religião tenha 
sido feito por Max Müller (1823-1900), orientalista alemão da Universidade 
de Oxford que publicou, entre outros títulos, Four Introductory on the Science 
of Religion (1870-1871). Para ele, essa ciência deveria caracterizar-se pela abor-
dagem comparativa. Depois disso, Joachim Wach (1898-1955) falou sobre 
uma Ciência Sistemática da Religião (systematische Religionswissenschaft). 
Outros nomes importantes ainda seriam Cornelius Petrus Tiele (1830-
1902) para quem devia-se abordar a religião a partir das suas características 
manifestas (Elements of the Science of Religion, Gifford Lectures, 1896-1898) 
e, Pierre Daniel Chantepie de la Saussaye (1848-1920), conhecido por con-
ceder particular atenção às questões relacionadas à origem da religião e sua 
essência, as quais não corresponderiam a mesma coisa, bem como “primi-
tivo” não seria sinônimo de essencial (Manual of the Science of Religion).60 

Mais recentemente, mas ainda na qualidade de referência para a área 
de estudos da religião, merece destaque G. Van Der Leeuw que elaborou 
a Phenomenologie der Religion em 1933 (em inglês Religion in Essence and 
Manifestation, publicada em Londres em 1938)61 e adquiriu status seme-

60.   Para um quadro mais completo, ver Capps (1995, p. 105-156).
61.   Religion in Essence and Manifestation é um exemplo claro da fenomenologia da religião, 
considerado uma performance fenomenológica mais do que uma discussão de fenomenologia, 
em razão de seus insights metodológicos (CAPPS, 1995, p. 129).



71

lhante ao de Rudolf Otto (1869-1937), The Idea of the Holy (1917), de 
quem teve forte influência na compreensão de Sagrado e dos elementos 
irracionais que o compõem.62 Ambos são reconhecidamente importantes 
para a ciência da religião, assim como o romeno Mircea Eliade (1907-
1986), historiador das religiões conhecido pela obra o Sagrado e o Profano 
(1957) entre outros títulos. 

A primeira cátedra de ciência da religião foi instalada em 1873, mas 
o modelo normativo foi composto em 1924, quando Wach publicou na 
Universidade de Leipzig uma obra falando a respeito da complementa-
ridade entre o empírico-histórico e o sistemático dentro da estrutura do 
curso.63 Para ele, a ciência da religião assentava-se na ideia de diferentes 
abordagens associadas tanto à natureza da religião, quanto à experiência 
religiosa e expressões objetivadas. Portanto, uma abordagem do fenômeno 
religioso articulada entre as ciências humanas que, atualmente, tem sido 
chamada interdisciplinar.

Sobre a área de pesquisa, merece destaque a discussão que gira em 
torno da definição do método (ciência ou ciências) e do objeto (religião ou 
religiões). A área pode ser designada basicamente sob três nomenclaturas: 
ciência da religião, ciências da religião e ciências das religiões. A diversi-
dade de títulos aponta para um debate sem consenso na atualidade que 
pode ser compreendido segundo diferentes posicionamentos.64

62.   OTTO, 2007.
63.   Uma breve cronologia pode ser consultada em Soares (2010, p. 104-105): 
1873: Primeira cátedra de História das Religiões fora da Teologia (Facultè des Lettres da 
Universidade de Genebra).
1877: fundação de equivalentes nas universidades holandesas de Utrecht, Groningen, Leyden e 
Amsterdã, que abrigam outras duas importantes referências: Cornelius Peter Tiele (Leyden) e 
Daniel Chantepie de la Saussaye (Amsterdã).
1879: Inauguração da cátedra em História Geral da Religião no Collège de France.
1886: A Faculdade de Teologia na Sorbonne foi substituída pela section des Sciences Religieuses 
da École des Hautes Études.
Outras cátedras dessa disciplina: Bélgica (1884), Itália (1886 e após 1924, com status indepen-
dente da teologia), Suécia (1893), Inglaterra (1904), Alemanha (1910), Dinamarca (1914) e 
Noruega (1925).
64.   SOARES, 2010, p. 80-81; 110.



72

Ciência da Religião explicitaria o suposto de que se trata de uma 
ciência autônoma dedicada ao estudo da religião como objeto.65 Esta no-
menclatura é a adotada em grande parte dos países de fala germânica e 
mesmo nos países baixos.

Ciências da Religião supõe o estudo do objeto religião a partir de um 
conjunto de disciplinas (filosofia, ciências sociais da religião, psicologia, 
história etc.), configurando a área como de enfoque multidisciplinar.66 

Ciências das religiões designaria uma área multidisciplinar cujo ob-
jeto seriam as diferentes religiões.67 Não se admite que há um fenômeno 
singular (denominado de religião), mas diversas religiões particulares que 
devem ser consideradas em sua peculiaridade. 

Em certa medida, as diferenças relacionadas aos nomes acima tem 
relação com as escolas traditivas: a escola francesa novecentista das sciences 
religieuses, cujo background histórico é marcado pelo conflito com o ca-
tolicismo e a instauração de um laicismo que se pretendia neutro quanto 
às diversas religiões, a escola alemã da ciência da(s) religiõ(es) em que a 
autonomia da área é suposto para o estudo cientifico da religião, na qual 
a presença da teologia não confessional é admitida principalmente em 
função das contribuições legadas do início do século XX e, por fim, a escola 
reconhecida pelo nome de Religious Studies, marcada pela influência nor-
te-americana assentada sobre o reconhecimento da pluralidade religiosa.

A Ciência da religião no Brasil

Com relação ao surgimento da Ciência da religião no Brasil, Dreher 
ressalta a tendência aos estudos empíricos da religião destacando-lhes o 
espectro de uma cultura militante de engajamento com causas sociais e 
grupos minoritários, que forjou-se no âmbito de uma teologia latino-a-
mericana afinada com os discursos formulados pelas ciências sociais, 
comprometida com o viés marxista.68 O autor lamenta a ausência de discus-

65.   GRESCHAT, 2005.
66.   TERRIN, 2003.
67.   FILORAMO; PRANDI, 1999.
68.   DREHER, 2012.



73

sões de fundo epistemológico mais sofisticadas que para além do aspecto 
prático da religião poderiam ir em direção de uma abordagem da religião 
enquanto fenômeno que polissemicamente concede aos sujeitos religiosos 
horizontes de compreensão que excedem o universo da imanência.

Gross, igualmente, destaca a forte influência da teologia nos inícios 
da ciência da religião no Brasil, conquanto, reconhecendo-lhe certo caráter 
de bandeirantismo na cooperação em abrir espaço na academia para es-
tudos de religião externos ao clero, principalmente, católico, e conquistar a 
atenção da intelectualidade brasileira que, até 1970, não atribuía à religião 
o status de objeto de investigação científica.69 Gross ressalta os méritos da 
teologia da libertação e em recolocar a teologia no âmbito da discussão 
pública, mesmo que pela ênfase à “prática”: “ela conseguiu despertar inte-
resse num segmento da academia que a percebeu seja como uma novidade 
no mundo religioso brasileiro, seja como aliada num projeto emancipatório, 
seja como uma renovação na atitude da religião em relação à academia”70.

Assim como intelectuais de outras áreas, alguns cientistas da religião 
brasileiros têm uma tendência auto-justificadora de analisar a gênese dos 
estudos da religião no Brasil ressaltando-lhe a falta, o caráter negativo e ou 
as lacunas. Nesse sentido, mais como desvio de um processo de formação 
da área, ideal-típico, cujo modelo é o europeu, do que reconhecendo-lhe 
as peculiaridades e idiossincrasias culturais de contingência histórica, 
política e cultural. Parece difícil, por vezes, reconhecer a positividade da 
contribuição da teologia engajada-militante e de viés materialista que, 
como ressaltou Gross, contribuiu à formação da área no Brasil; o que não 
significaria abster-se da crítica com vistas ao refinamento de seus marcos 
teóricos. Mas, talvez, a fim de pensar essa área no Brasil, a partir do reco-
nhecimento de sua fragilidade conceitual, fosse mais profícua a discussão 
teórica não-ressentida. 

Ao reconhecer a especificidade do processo de formação da área no 
contexto brasileiro, penso eu, torna-se possível a compreensão mesma 

69.   Aparentemente, há aqui uma crítica aos estudos sobre religiões afro que desde Nina 
Rodrigues no início do século XX até Pierre Verger já se debruçavam sobre o tema da religião, 
mas o teriam feito secundariamente visto que o foco dos estudos recairia na cultura.
70.   GROSS, 2012, p. 14.



74

de como o objeto religião foi construído, isto é, não em decorrência de 
uma separação conflitiva entre religião e academia, ou religião e Estado 
(como nos casos europeus, francês e alemão); mas como, possivelmente, 
uma estratégia de legitimação da própria religião que pretendia não ser 
excluída da esfera pública e sepultada na esfera da vida privada. A religião 
vai para academia pensadamente dessubjetivando-se porque necessitava 
sobreviver, primeiramente, aos processos de secularização e desencanta-
mento (no sentido de Schiller, desdivinização) do mundo. Trata-se de uma 
manobra estratégica e não o desvio de um modelo ideal de área: ao fixar 
a pertinência material do objeto religião, pelo enquadramento funciona-
lista, estudar o fenômeno torna-se um projeto complementar aos estudos 
da realidade brasileira e assim justifica-se a pertinência de sua entrada na 
academia como objeto de investigação. O fenômeno, de fato, não é obser-
vado em sua especificidade, mas a lacuna tem sua razão em vista da própria 
jovialidade da área.

Gross lembra que a tomada acrítica dos marcos teóricos de abordagem 
da religião que enfatizavam apenas a “realidade concreta” subestimou ou-
tras disciplinas das ciências humanas como a psicologia. Isso, em razão de 
a história da teologia na modernidade ter encontrado na subjetivação da 
religião, a saída para justificar a relevância dos estudos de religião em face 
do positivismo acadêmico. A religião na condição de experiência religiosa 
se situaria num lugar inacessível ao empirismo que marca o cientificismo 
a partir do século XVIII.71 Portanto, o recurso à materialidade da religião 
emerge também como um processo de dessubjetivação da religião, uma 
volta que visava recolocar a teologia ou os estudos de religião no âmbito 
do debate público e em relação com a política. Mas essa manobra, segundo 
Gross, leva à perda de “algo da sua possibilidade de compreensão da relação 
entre a dinâmica emocional e as experiências sociais”72. 

Esse “salto” que a ciência da religião no Brasil teria dado em relação 
ao seu procedimento de abordagem da religião teria contribuído para a 
formação de uma área internamente confusa quanto ao elemento que lhe 
confere unidade. Seria o “objeto” ou o “método”?

71.   SHARF, 1998, p. 96.
72.   GROSS, 2012, p. 18.



75

As respostas que têm sido formuladas basicamente refletem uma po-
larização de opiniões: de um lado, pensa-se a ciência da religião como área 
cuja unidade seria garantida pela religião enquanto objeto de interesse 
para investigação e, nessa perspectiva, a peculiaridade da área seria a pro-
posta metodológica multidisciplinar (ou polimetodologia) e, do outro lado, 
propõe-se uma área cujo interesse primordial seria o fenômeno religioso, 
abordado segundo a peculiaridade do método fenomenológico. Neste 
último caso, seriam também disciplinas auxiliares a filosofia e a teologia 
que integrariam o projeto da área por caracteristicamente pensarem a reli-
gião do ponto de vista interno e ontológico. Aqui vale lembrar a crítica de 
Frank Usarski quanto a uma linhagem da fenomenologia e sua pretensão 
de chegar a uma essência da religião. Basicamente, para ele as religiões são 
diferentes entre si e caberia a análise comparativa delas, conquanto, respei-
tando a singularidade de cada uma.73

A partir desse quadro de controvérsias, parece-me interessante pensar 
como, tendo em vista a polaridade de perspectivas teóricas e metodoló-
gicas na gênese das Ciências da Religião no Brasil (oriunda das disciplinas 
teologia e ciências sociais)74, pode-se fortalecer conceitualmente a área a 
partir da investigação da religião na condição de fenômeno que excede 
perspectivas de natureza estritamente subjetivistas ou objetivistas?

Os marcos desse debate epistemológico interessam aqui tanto pelo 
esclarecimento quanto ao objeto mesmo da Ciência da Religião, quanto 
pela sua abordagem no sentido de destacar qual seria a metodologia para 
orientar, também, a disciplina ensino religioso no contexto da escola pú-
blica. Cabe lembrar que no Brasil a Ciência da Religião teve início com 
Programas de pós-graduação e o paradigma epistemológico que emerge 
do debate nesse âmbito. Uma vez que as licenciaturas ainda são muito re-
centes, o debate não sinaliza com clareza as tendências existentes. Mas, até 
então, parece haver forte ênfase no estudo de tradições religiosas. 

73.   Ver especialmente o capítulo “Os enganos do Sagrado”, em que Usarski (2006, p. 31-54) 
delineia sua crítica. 
74.   Isso pode ser comprovado pelo último número de 2012 da revista Numen, no qual os di-
versos programas de pós-graduação em Ciência da religião são apresentados.



76

O ensino religioso e a abordagem da religião como 
fenômeno

A controvérsia epistemológica que salienta o debate sobre o perfil 
teórico-metodológico da área aponta perguntas como “a disciplina con-
siste num campo de estudos interdisciplinar ou é uma disciplina unitária? 
Trata-se de uma ciência ou são ciências da religião? Deve a religião ser 
considerada como um fenômeno de originalidade irredutível ou como de-
rivação de outras instâncias da realidade, como a sociedade, a psiquê e a 
cultura?”75.

Tais perguntas são relevantes na medida em que expressam supostos 
anteriores à abordagem do objeto religião. Com isso, quero dizer que a 
abordagem do objeto, em alguma medida, estará condicionada tanto pelos 
pressupostos do cientista-pesquisador, quanto pelo seu olhar acadêmico, 
isto é, a ênfase de sua formação. Como discutido em outras ocasiões76, essa 
afecção não torna a pesquisa mais ou menos legítima, conquanto, sinaliza 
para a historicidade em que se inscreve o próprio pesquisador e para o 
processo mesmo de construção do objeto. Assim, não se trata de defender 
um ou outro horizonte interpretativo, mas reconhecer que quaisquer que 
forem as abordagens empregadas sempre se evidenciará uma perspectiva 
em detrimento de outras. Nesse sentido, tanto a visão essencialista quanto a 
funcionalista abordam o objeto religioso com deficiência por tomarem-no 
de um lado, exclusivamente como dimensão ligada à subjetividade e, do 
outro, como sistema classificatório por meio do qual o crente medeia sua 
relação com o mundo.

Abordar a religião sob a condição de fenômeno significa conferir-
-lhe status de singularidade. Isto é, tratar a religião enquanto fenômeno 
autônomo de determinações histórico-sociais e ou exclusivo do reino dos 
sentidos. Diferente disso, subjetividade significa uma faculdade humana de 
conhecimento. A capacidade de se apreender algo por meio de uma facul-
dade que extrapola a razão. Antes disso, interessa reconhecer que a religião 
se singulariza na experiência do crente, razão pela qual compreendê-la re-

75.   SOARES, 2010, p. 107.
76.   Com relação ao tema da afecção pelo objeto de pesquisa, elaborei um artigo publicado sob 
o título “Ciência da religião e ciências sociais: aproximações e distanciamentos”, 2011.



77

quer imergir no universo das ideias e das práticas religiosas, a fim de que 
pelo conhecimento dos termos dos religiosos se faça uma aproximação, 
mesmo que assintótica, do que ela significa em termos de experiência do 
ser-no-mundo.

Considero que esse exercício nos autoriza a dizer da religião, espe-
cialmente, da experiência religiosa, que tem dupla dimensão: subjetiva 
(que se expressa no nível ontológico, da possibilidade de conferir sen-
tido à existência do ser no-mundo) e outra objetiva (que se expressa no 
nível sociopolítico, concedendo ao indivíduo o elã capaz de mobilizar-lhe 
pragmaticamente na vivência das relações sociais). É disso que trata a fe-
nomenologia da religião, ilustrada aqui por Kristensen: da possibilidade 
de abordar a religião pela via da descrição, da comparação e da sistema-
tização. Antes do chamado perspectivismo, proposto pelo antropólogo 
Eduardo Viveiros de Castro, Kristensen falava da importância de tentar 
compreender a experiência do crente a partir de seus próprios termos, ou 
seja, por uma via interna ao discurso e não apenas externa e descritiva ao 
crente.77 Já em seu livro The Meaning of Religion não dispensou a elabo-
ração e o uso das categorias, mas pensou-as como fruto dessa imersão no 
universo do sujeito religioso. Como resultado, as categorias da e sobre a re-
ligião adquiririam o status de singulares e não normativas, daí a autonomia 
da religião.

A grandeza da abordagem fenomenológica, entendida no sentido 
acima, reside no fato de que não prescinde do trabalho etnográfico. A relação 
entre fenomenologia e antropologia se contempla justamente na relevância 
dada à perspectiva de quem vive a religião, uma perspectiva interna à reli-
gião, representada pelos diferentes pontos de vista dos religiosos78. É disso 
que na escola pública deve tratar uma disciplina como o ensino religioso: 
do conhecimento sobre a diversidade religiosa e da promoção do respeito 

77.   KRISTENSEN, 1960, p. 13. “If the historian tries to understand the religious data from a 
different viewpoint than that of the believers, he negates the religious reality. For there is no 
religious reality other than the faith of the believer”.
78.   Sobre isso, alguns comentaristas têm dito que ao dar ênfase ao ponto de vista do crente, o 
objeto de estudo não seria mais a adoração mesma (ou experiência religiosa) e sim o praticante 
da religião (SEGAL, 1992, p. 23). Entretanto, o que se pretende com a valorização dos termos 
do sujeito religioso é evitar a profanação reducionista da dimensão subjetiva da experiência 
religiosa.



78

ao direito de escolha do outro em viver ou não, uma religião. Tanto para 
aquele que confessa uma crença, quanto para aquele que não atribuiu à reli-
gião valor fundamental, é preciso sinalizar que a substância da experiência 
religiosa – sob diferentes modos de religiosidade, isto é, institucionalizada 
ou não – traduz-se na possibilidade de atribuir sentido à existência, espiri-
tual e moralmente.

Ao definir como eixos organizadores da disciplina ensino religioso, 
os blocos temáticos “Culturas e tradições religiosas”, “Escrituras sagradas”, 
“Teologias”, “Ritos” e “Ethos”, os Parâmetros Curriculares Nacionais do 
Ensino Religioso (PCNER) formulados pelo Fonaper79, querem contem-
plar: a) a diversidade das tradições religiosas presentes no campo religioso 
brasileiro, no que diz respeito aos sistemas de doutrinas, princípios teoló-
gicos e éticos que formularam, b) o conjunto de textos autoritativos com 
base no qual seus sistemas teológicos e de crenças se apoiam, c) a herme-
nêutica desses textos e, como resultado desses fundamentos, d) os ritos 
religiosos (práticas) e modelos de comportamento que derivam da com-
preensão dessa literatura e teologia fundante. Nesse sentido, os conteúdos 
foram organizados segundo uma perspectiva metodológica que lhes reco-
nhece a singularidade de metafísica, estrutura, função e projeção. Todas, 
porém, segundo certa operacionalidade que é complementar.

Com base nessa estratégia multidisciplinar, acredita-se ser possível 
“o conhecimento dos elementos básicos que compõem o fenômeno reli-
gioso” sem qualquer finalidade proselitista e, salvaguardando a liberdade 
de expressão religiosa (ou ideológica) do educando.80 O que se recomenda 
fazer com tratamento adequado às etapas do desenvolvimento cognitivo 
do educando e atenção à “bagagem cultural religiosa do educando, seus 
conhecimentos anteriores; a complexidade dos assuntos religiosos, princi-
palmente devido à pluralidade; a possibilidade de aprofundamento”81.

Isto posto, supomos que a ciência da religião na condição de área 
que concede especial atenção ao fenômeno religioso tem os instrumentos 
teóricos e metodológicos adequados para munir a disciplina ensino reli-

79.   FONAPER, 2009, p. 50-51.
80.   Ibidem, p. 57.
81.   Ibidem, p. 58.



79

gioso dos objetivos, conteúdos, estratégias e procedimentos necessários 
para a abordagem das religiões, ressaltando-lhes a relevância pragmática 
e ontológica e contribuindo para a formação de cidadãos críticos quanto à 
qualidade e aos limites das religiões no âmbito social. A formação oferecida 
pela ciência da religião tem condições de superar o proselitismo historica-
mente atribuído ao ensino religioso, pela superação do comprometimento 
com instituições religiosas, pelo compromisso de rigor teórico-meto-
dológico e pelo avanço dos reducionismos forjados no âmbito de outras 
disciplinas cujo objeto central é outro que não a religião. 

Resumindo...

Neste capítulo, procurei traçar um quadro sobre a origem e a história 
das Ciências da Religião. O panorama apresentado é limitado. A história 
da área é muito mais ampla e certamente muitos textos clássicos que com-
põem o campo dos estudos de religião não foram aqui abordados. Mas a 
finalidade estrita desse capítulo foi sinalizar como no Brasil, a constituição 
inicial da área, o percurso realizado e a consolidação de seu campo de es-
tudos têm sido construídos com particularidades. Trata-se de uma área 
porosa, que inicialmente teria tido mais influências das Ciências Sociais e 
de Teologias Libertárias, que em parte podem ser explicadas pela ausência 
de quadros de profissionais e pesquisadores das Ciências da Religião. 
Ausências que foram preenchidas por cientistas sociais e teólogos, em certa 
medida orientados por uma perspectiva de estudos da religião mais empí-
rica, por exemplo, etnografias, estudos de casos e aproximação de autores 
da sociologia da religião. Esse traço revela pouca ênfase em disciplinas fun-
dantes das Ciências da Religião em outros países, como a fenomenologia 
da religião, o estudo comparado das religiões e o estudo de textos clássicos 
dessa área.

Todavia, como uma área dinâmica, as Ciências da Religião no Brasil 
têm formado quadros de cientistas da religião que, gradualmente, têm 
elaborado críticas aos estudos de religião voltados apenas para as formas 
como as religiões determinam social e economicamente a vida das pessoas. 
Nessa perspectiva, têm ganho mais espaço estudos e pesquisas que pensam 
as religiões como fenômenos mais amplos, complexos e constitutivos de 



80

sentidos. É essa forma de se fazer Ciências da Religião no Brasil que pro-
ponho como ponto de partida para subsidiarmos o Ensino Religioso com 
subsídios teóricos e pedagógicos para a superação de visões reducionistas 
da religião em nosso cotidiano escolar e social. 


