
 

 

FILOSOFAR DESDE A PERIFERIA 

ALTERIDADE E EXTERIORIDADE NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DA 

FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DE ENRIQUE DUSSEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão do curso de licenciatura 

apresentado ao Departamento de Filosofia da 

Universidade Federal de Juiz de Fora como 

requisito parcial para a obtenção do grau de 

Licenciado em Filosofia. 

 

Orientador - Prof. Dr. Juarez Sofiste 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2026 



4 
 

 

 

1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

O ensino de filosofia nas escolas públicas brasileiras, muitas vezes se apresenta a partir 

de uma tradição eurocentrada, que se expressa em uma tradição cronológica centrada nos 

grandes filósofos europeus, excluindo sistematicamente saberes filosóficos oriundos de povos 

indígenas, afrodescendentes e outras matrizes epistêmicas não-europeias. 

Nesse contexto, este projeto propõe reconstruir criticamente o ensino de filosofia a partir 

da Filosofia da Libertação de Enrique Dussel, com ênfase no conceito de alteridade e 

exterioridade, entendidos como o reconhecimento do Outro como sujeito histórico e ético, 

especialmente o Outro oprimido, marginalizado e colonizado, e o espaço ontológico de quem 

está fora das estruturas de dominação impostas pela modernidade europeia. 

A pergunta que guia esta investigação é: Como os conceitos de alteridade e 

exterioridade, na Filosofia da Libertação de Enrique Dussel, podem fundamentar uma proposta 

de ensino decolonial de filosofia no ensino médio público? Para tanto, a pesquisa se organizará 

em três eixos principais: primeiro, a caracterização do eurocentrismo no ensino de Filosofia e 

seus efeitos de epistemicídio; segundo, o aprofundamento teórico dos conceitos de alteridade e 

exterioridade em Dussel como fundamentos; e, por fim, análise das potencialidades 

pedagógicas e epistêmicas de uma abordagem decolonial para uma formação crítica de 

estudantes da rede pública. 

O interesse por esta pesquisa nasce de uma trajetória pessoal situada, de um estudante 

da escola pública e morador da periferia urbana, onde ao longo da formação escolar e no início 

do percurso universitário, a relação com a Filosofia ao mesmo tempo que desperta um certo 

desejo de compreensão crítica do mundo, também evidencia um estranhamento: a ausência de 

reconhecimento e representação individual, cultural e territorial como referências legítimas em 

exemplos, filósofos e conceitos debatidos. Essa tensão expressa que a produção de 

conhecimento filosófico, não pode se resumir à Grécia, França, Alemanha e pouco de 

Inglaterra. É necessário reconhecer e valorizar sujeitos e saberes marginalizados, excluídos da 

centralidade epistêmica tomada pela Europa moderna. 

O recente encontro com a Filosofia da Libertação, especialmente com a obra de Enrique 

Dussel, foi decisivo para reconhecer que há outras formas legítimas de filosofar — desde a 

periferia, desde o ‘Outro’, desde a exterioridade. Dentro da lógica de pensamento de Dussel, a 

América Latina se tornou a primeira periferia da modernidade europeia, dentro disso, me sinto 

na periferia da periferia desse sistema-mundo. 



5 
 

Essa tomada de consciência me mobilizou a pensar uma prática pedagógica que possa 

contribuir para que os estudantes da escola pública reconheçam em si mesmos o direito à razão, 

à crítica e à transformação da realidade. Tal proposta dialoga com os marcos curriculares 

vigentes, como a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que exige o reconhecimento de 

saberes indígenas e afro-brasileiros, como também visa contribuir para a formação de 

estudantes autônomos, críticos e politicamente situados. 

1.1 OBJETO, JUSTIFICATIVA E PROBLEMA DA PESQUISA 

 

Dentre as principais problematizações no ensino de filosofia, nota-se o distanciamento 

entre a filosofia ensinada e as experiências concretas dos estudantes, onde a dificuldade de 

visualização e relação com o conhecimento filosófico e reflexão filosófica no cotidiano se 

correlaciona com o outro problema, “para que serve a filosofia?!” Neste cenário, onde a 

desconexão se marca, o professor e a aula de filosofia são vistas em uma “torre de marfim”1, 

assim enfrentando desafios como desinteresse dos estudantes, falta de reconhecimento e até 

respeito pela disciplina, e também enfrenta limitações do alcance e a profundidade que o ensino 

de filosofia possa gerar na formação dos estudantes. 

Esse projeto se dedica a investigar as causas desses problemas, de modo que possa 

enfrentar esses desafios e limitações no ensino de filosofia. Os objetos de pesquisa serão os 

conceitos de alteridade e exterioridade na Filosofia da Libertação de Enrique Dussel, o conceito 

de epistemicídio na tese de Sueli Carneiro e suas correlações com perspectivas decoloniais, 

assim podem fundamentar ética e epistemicamente uma proposta de ensino decolonial de 

Filosofia no ensino médio público brasileiro. 

A presente pesquisa justifica-se pela necessidade de repensar criticamente o ensino de 

Filosofia nas escolas públicas brasileiras, cuja estrutura curricular e abordagem pedagógica 

permanecem profundamente marcadas por uma tradição eurocêntrica que se manifesta tanto na 

seleção canônica de autores quanto nas formas abstratas de exposição dos conteúdos. Tal 

configuração curricular apresenta contribuições fundamentais da história da filosofia como 

questões e pensamentos da metafísica essencialista e racionalidade contemplativa, assim como 

questões e pensamentos da metafísica da subjetividade e racionalidade crítica, mas a 

manutenção desse recorte histórico, invisibiliza as filosofias produzidas fora da matriz europeia 

— como as africanas, indígenas, latino-americanas. 
 

 

 

1 Expressão popular utilizada para descrever um ambiente ou círculo intelectual que é percebido como elitista 

e/ou se mantém afastado de preocupações concretas da sociedade. 



6 
 

Ao naturalizar essa visão eurocentrada da história da filosofia, não apenas gera a 

exclusão sistemática dos processos de produção do conhecimento, mas também incide 

especialmente sobre estudantes negros, indígenas e periféricos, cujas experiências e saberes 

seguem desqualificados no espaço escolar. Diante desse cenário, a pesquisa propõe um 

deslocamento teórico e pedagógico para fundamentar uma proposta de ensino decolonial de 

Filosofia, comprometida com a inclusão epistêmica e a justiça curricular. 

Não se trata de rejeitar o cânone tradicional, mas descentrá-lo para romper com a 

hegemonia de uma única matriz filosófica que produz efeitos de apagamento, encobrimento2 e 

exclusão. A escolha da Filosofia da Libertação como referencial teórico não visa substituir a 

tradição europeia mas como uma crítica radical às falhas e limitações de um ensino de Filosofia 

baseado em lógica eurocentrada. A centralidade do ponto de vista dos excluídos como local de 

enunciação filosófica, desenvolvida por Enrique Dussel, fornece uma base ética e política 

potente para repensar o ensino de Filosofia nas escolas públicas. Com isso, pretende-se 

reconstruir o ato de filosofar desde a periferia, em diálogo com as realidades concretas, afetivas 

e históricas dos estudantes. 

Desse modo, a relevância social e acadêmica deste trabalho se baseia na urgência de 

construir práticas pedagógicas comprometidas com a emancipação dos sujeitos historicamente 

marginalizados. Em um cenário de desvalorização do ensino de Filosofia, agravamento das 

desigualdades e apagamento cultural, esta pesquisa busca contribuir para uma formação 

filosófica enraizada no território e nas vivências dos estudantes, afirmando-os como sujeitos de 

produção de conhecimento, de história e de transformação social. 

Para tanto, será realizada uma análise teórico-crítica desses conceitos, com foco especial 

na obra Filosofia da Libertação de Dussel, mas também considerando as contribuições de outros 

autores e autoras relacionadas aos temas, buscando garantir que cada conceito se expresse 

metodologicamente em prática concreta. 

Embora a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, e recentemente a Base 

Nacional Comum Curricular dê ênfase ao reconhecimento e valoração da diversidade cultural 

e epistêmica, o que encontramos na prática tem sido a manutenção de uma visão eurocentrada 

da história da filosofia. Há, assim, uma lógica colonial que exclui e silencia outras contribuições 

filosóficas e racionalidades possíveis. Frente a esse cenário, emergem contribuições teóricas 

oriundas da América Latina para pensar um outro horizonte hermenêutico, como a Filosofia 

da Libertação de Enrique Dussel, que propõe deslocar o 

 

2 Conceito utilizado por Dussel em sua obra “1492 - O Encobrimento do Outro” que visa problematizar a noção 

de descobrimento, tradicionalmente utilizada para narrar a chegada de Cristóvão Colombo em um “novo mundo” 



7 
 

centro da reflexão filosófica para a exterioridade do sistema – ou seja, ao âmbito onde ficaram 

os excluídos e excluídas do sistema dominante. Diante dessa problemática, coloca-se a seguinte 

questão central: como a Filosofia da Libertação de Enrique Dussel e o pensamento decolonial, 

podem fundamentar uma proposta de ensino decolonial de filosofia no ensino médio público? 

1.2 OBJETIVOS DA PESQUISA 

 

Tendo como objetivo geral, investigar de que modo os conceitos de alteridade e 

exterioridade da Filosofia da Libertação de Enrique Dussel, podem fundamentar 

epistemologicamente uma proposta decolonial de ensino de Filosofia no ensino médio público, 

contribuindo para a superação da lógica eurocentrada presente no currículo e para a valorização 

dos sujeitos e saberes historicamente marginalizados. 

Os objetivos específicos serão; Examinar criticamente a presença do eurocentrismo no 

currículo, articulando seus efeitos às dinâmicas de epistemicídio; Analisar conceitualmente os 

fundamentos ético-filosóficos da alteridade e da exterioridade em Enrique Dussel, situando-os 

no contexto do ensino de Filosofia; Articular a abordagem decolonial proposta com documentos 

normativos, evidenciando a pertinência ética, política e curricular; Propor materiais, recursos 

didáticos e procedimentos para um ensino decolonial de Filosofia; Investigar as potencialidades 

pedagógicas e epistêmicas da Filosofia da Libertação e o pensamento decolonial para a 

formação criticamente situada e libertadora de estudantes da rede pública. 

1.3 TERRITORIALIDADE EPISTEMOLÓGICA 

 

Para a construção da territorialidade epistemológica desta pesquisa, a obra de Enrique 

Dussel constitui o eixo teórico fundamental, especialmente Filosofia da Libertação na América 

Latina e Para uma Ética da Libertação Latino-Americana. A partir dessas obras, serão 

analisados os conceitos de alteridade, exterioridade dusselianos e suas conexões com a 

pedagogia. Para dialogar com o campo da educação foram utilizadas contribuições da tese 

Ensino de Filosofia, Colonialidade e Eurocentrismo de Rodrigo Marcos de Jesus, e 

comentadores como Dalla Rosa, em A alteridade e a relação pedagógica no pensamento de 

Enrique Dussel; José Edemilson, com A exterioridade metafísica do “outro” na filosofia da 

libertação de Enrique Dussel; e José Vicente, em Filosofia, responsabilidade e educação em 

Enrique Dussel. Adicionalmente, a análise crítica do epistemicídio e sua correlação com o 

ensino decolonial foi fundamentada, sobretudo, na obra A Construção do Outro como 



8 
 

Não-Ser como fundamento do Ser, de Sueli Carneiro, auxiliada por O dispositivo de racialidade 

e o epistemicídio no pensamento de Sueli Carneiro, de Vinícius Santana. 

Por fim, as bases normativas para a proposta pedagógica articula-se a partir de 

documentos oficiais, em especial a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) que oferecem dimensão institucional, 

competências e habilidades para assegurar o ensino decolonial proposto. 

1.4 PROCEDIMENTOS E METODOLOGIA 

 

Os procedimentos metodológicos desta pesquisa estão fundamentados na análise 

teórico-crítica e bibliográfica. Com ênfase na análise de conceitos-chave, a articulação entre 

teoria filosófica e prática pedagógica, e a proposição de um referencial pedagógico-filosófico 

decolonial. O primeiro passo consiste na análise minuciosa, sistemática dos conceitos centrais 

da Filosofia da Libertação de Enrique Dussel. Estes serão correlacionados criticamente com o 

conceito de epistemicídio, fundamental no pensamento de Sueli Carneiro. Para tanto, será 

adotada uma postura hermenêutico-dialógica, que compreende o conhecimento como uma 

construção situada, ética e política. 

Em um segundo momento, serão analisados documentos normativos da educação 

básica. Essa análise buscará nas competências e habilidades que demonstram consonância com 

os objetivos desta pesquisa. Trataremos assim de uma sistematização conceitual dos eixos: 

exterioridade, alteridade, eurocentrismo, epistemicídio, pensamento decolonial. Esta 

sistematização servirá para fundamentar a proposta de que um ensino decolonial de filosofia 

deve partir da reconstrução da sequência cronológica do currículo de filosofia, da valorização 

da escuta e das experiências vividas previamente pelos estudantes da educação formal. 

Para a efetivação de um ensino decolonial de filosofia, se faz necessário a inclusão 

sistemática de filósofas, filósofos e correntes filosóficas africanas, latino-americanas, orientais 

e indígenas, como forma de romper com o cânone eurocentrado. Além da valorização de saberes 

que emergem do cotidiano, incluindo práticas culturais periféricas. Nesse processo 

metodológico, será fundamental a postura docente crítica, ética e politicamente situada, 

partindo das realidades concretas dos estudantes e baseando-se nos princípios dusselianos da 

libertação, da escuta ativa e da responsabilidade pelo Outro. 

2. EUROCENTRISMO E EPISTEMICÍDIO 

 

Segundo Dussel: “O ‘eurocentrismo’ da Modernidade é exatamente a confusão entre 

universalidade abstrata com a mundialidade concreta hegemonizada pela Europa como 



9 
 

‘centro’” (2005, p. 30). Assim podemos analisar que não se trata de uma preferência cultural 

ou epistêmica, mas de uma lógica estrutural de poder que elevou a cultura, história e produção 

de conhecimento europeu como um padrão universal e legítimo de referência, onde se 

mundializou através do colonialismo. E o resultado desse processo, repercute tanto na 

hierarquização de saberes quanto na forma como os indivíduos percebem suas identidades e 

culturas. Na história da filosofia, o eurocentrismo aparece como um padrão que legitima um 

cânone de autores e correntes filosóficas, majoritariamente da Europa Central e Norte, onde se 

ressalta a Antiguidade greco-romana, preterindo as contribuições orientais e africanas, se 

sublima a modernidade francesa, alemã e desenvolvimento político e social inglês, excluindo 

países do sul da Europa e colocando a América Latina, África e Ásia à margem do mapa da 

história e do pensamento considerados universais. 

Compreendendo a estrutura eurocêntrica atravessa práticas culturais, narrativas 

históricas, formas de produção de conhecimento e, de modo decisivo, a constituição identitária 

dos sujeitos, essa presença opera tanto em categorias macroestruturais quanto estruturais sociais 

como, por exemplo, as instituições educacionais, onde se desenvolve as subjetividades dos 

estudantes, assim determina um dos espaços em que essa estrutura se sedimenta. O 

eurocentrismo escolar, não se esgota no conteúdo ou estrutura curricular mas por todo ambiente 

escolar e nas relações interpessoais, nesse ponto que podemos compreender o eurocentrismo se 

desdobra violentamente no conceito de epistemicídio, onde o eurocentrismo estabelece uma 

hierarquização dos saberes, o epistemicídio evidencia quais sujeitos e saberes foram excluídos 

e negados da legitimação. Conforme conceituado por Sueli Carneiro: 

“Para nós, porém, o epistemicídio é, para além da anulação e desqualificação do 

conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de produção da 

indigência cultural: pela negação ao acesso à educação, sobretudo de qualidade, pela 

produção da inferiorização intelectual; pelos diferentes mecanismos de desligitimação 

do negro como portador e produtor de conhecimento e de rebaixamento da capacidade 

cognitiva pela carência material e/ou pelo comprometimento da autoestima pelos 

processos de discriminação correntes no processo educativo. Isto porque não é 

possível desqualificar as formas de conhecimento dos povos dominados sem 

desqualificá-los também, individual e coletivamente, como sujeitos cognoscentes. E, 

ao fazê-lo, destituí-lhe a razão, a condição para alcançar o conhecimento legítimo ou 

legitimado.” (CARNEIRO, 2005, p.97) 



10 
 

A gênese histórica desse epistemicídio remonta à própria constituição da modernidade 

ocidental, marcada pela expansão colonial europeia a partir do século XV. Nesse contexto, a 

colonização não se deu apenas no âmbito econômico e territorial, mas também no campo 

epistêmico. A desumanização de corpos indígenas e africanos foi, portanto, intrinsecamente 

ligada à negação de sua racionalidade, sendo rotulados como um ‘Não-Ser’ irracional. Para 

legitimar a exploração e dominação colonial, houve a deslegitimação dos saberes indígenas, 

africanos, e consequentemente latinos-americanos como crenças ou pseudosaberes. Tendo a 

compreensão do epistemicídio como negação radical da possibilidade de produzir 

conhecimento, conforme desenvolvido por Sueli Carneiro, estabelece uma necessidade ética e 

epistêmica de um pensar que se ergue desde a exterioridade. 

2.1 EPISTEMICÍDIO NA SALA DE AULA 

 

Sueli Carneiro demonstra que o epistemicídio pode ser observado tanto nas 

desigualdades de acesso à educação de qualidade quanto nas condições sociais e emocionais 

que influenciam a motivação, a autoestima e a confiança intelectual3. Problemas como 

desinteresse ou até mesmo casos de evasão não devem ser atribuídos apenas a fatores 

individuais, mas podem ser entendidos dentro de uma estrutura que não reconhece sua presença 

e potencialidades. 

O epistemicídio, portanto, se manifesta na educação formal por meio de dois modos 

interconexos. Por um lado, é a objetificação da população negra, indígena e periférica enquanto 

objetos de estudo, e não sujeitos produtores de conhecimento. De outro, há a supressão 

sistemática de suas epistemologias e isso produz a deslegitimação das suas contribuições 

científicas, filosóficas, culturais e políticas. Nesse processo, a escola fabrica subjetividades com 

sentimento de superioridade e inferioridade intelectual - subjetividades dominantes e 

dominadas a depender da racialidade. 

A partir dessa análise, o pensamento carneiriano evidencia que o epistemicídio na 

educação formal não se limita à mera ausência de conteúdos sobre saberes e sujeitos 

marginalizados, mas consiste na negação estrutural da possibilidade de que esses sujeitos sejam 

reconhecidos como produtores legítimos de saber. Dessa maneira, ao explorar o conceito de 

epistemicídio, Sueli Carneiro não apenas oferece uma chave teórica para compreensão do 

fenômeno, mas também uma ferramenta política e pedagógica fundamental para a 

compreensão das dinâmicas que a escola mantém ou contesta, assim possibilitando a 

 

3 Noção explorada pela filósofa Gloria Origgi, busca descrever a confiança intelectual designa uma competência 

cognitiva, à posição epistêmica do outro e à sua relevância como fonte de informação. 



11 
 

construção de educação compromissada com reconhecimento, pluralidade epistêmica, 

alteridade e libertação. 

3. FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO 

 

Nas palavras de Juarez Gomes Sofiste: 

"A filosofia da libertação, portanto, não pode ser um passatempo intelectual, nem um 

puro pensar pelo pensar e muito menos um amor pelo saber. Trata-se, então, de uma 

nova atitude filosófica, ou seja, de uma práxis capaz de mudar a realidade de 

subdesenvolvimento, dependência e opressão." (SOFISTE. 2005, p. 12). 

Assim, para compreendermos a filosofia da libertação, é fundamental compreender que 

ela nasce da insatisfação e inconformidade de grandes filósofos e filósofas da América Latina 

que diagnosticaram a dependência intelectual e caráter imitativo na produção de conhecimento 

filosófico nas nossas terras, assim se expressa uma dominância de concepções filosóficas 

europeias na compreensão sobre a filosofia e leitura oficial da filosofia. Filósofos como Juan 

Bautista Alberdi, Augusto Salazar Bondy e Leopoldo Zea avaliaram a inautenticidade e uma 

possível autenticidade para uma filosofia latino-americana, dentre divergências sobre 

pensamento autêntico, há uma convergência sobre a necessidade de romper com categorias 

filosóficas europeias pois uma filosofia latino-americana deve-se libertar da dominação e 

dependência para se constituir autonomamente e consciente da própria realidade concreta 

latino-americana. 

Nesse ponto, a filosofia da libertação vai se sistematizar com Enrique Dussel, onde 

busca reconfigurar a filosofia com críticas estruturais a modernidade europeia, onde 

inicialmente crítica o início da filosofia na modernidade, não se dá no “Eu penso” de Descartes 

mas no “Eu conquisto” em 1492 na chegada dos europeus em novas terras, nomeadas por eles 

posteriormente, “América”. Dussel crítica a modernidade europeia que tomou para si, uma 

centralidade epistêmica, como consequência lógica, colocou de fora qualquer produção de 

conhecimento não-europeia, esse espaço de fora vai ser nomeado por Dussel, como 

exterioridade, assim buscando reconfigurar o espaço e o sujeito filosófico. 

O sujeito da filosofia não é mais o indivíduo universal abstrato buscado pela 

modernidade europeia; é o Outro: a vítima, o oprimido, o pobre, o marginalizado, todas e todos 

aqueles que ficaram na exterioridade. Influenciado por Lévinas, Dussel enfatiza o conceito de 

alteridade para fundamentar sua metafísica, ao analisar criticamente a maneira que filósofos 

como Hegel e Kant trataram a questão do Outro, Dussel busca reconfigurar a 



12 
 

relação com o Outro, de modo que se torne um princípio ético antecedente a qualquer sistema 

teórico, assim formando a base teórica de sua filosofia da libertação. 

E conforme delineado por Sofiste: 

"Trabalhamos com a hipótese de que os cursos de graduação e pós-graduação em 

filosofia no Brasil, não formam filósofos, mas apenas historiadores e comentadores 

de obras filosóficas. Em geral, os “filósofos brasileiros” são especialistas em algum 

filósofo europeu. O que estamos dizendo é que, os cursos de filosofia no Brasil, em 

qualquer nível, não estimulam os estudantes a pensarem autonomamente, e o que é 

pior, são proibidos de pensar, visto que, com raras exceções, a condição para qualquer 

produção, tais como: trabalho de conclusão de curso, monografia, dissertação, tese, é 

o estudo, análise e comentário, de algum filósofo europeu." (SOFISTE. 2005, p. 12) 

 

Podemos compreender essa dinâmica, conforme a conceituação de Sueli Carneiro, como 

uma operação epistêmica de uma forma de epistemicídio, onde se nega ou apaga os sujeitos 

não-europeus e as possibilidades de produção de conhecimento filosófico fora da Europa. 

Importante destacar que as críticas não se opõem tampouco reproduzem a deslegitimação das 

contribuições filosóficas do cânone tradicional, o que se analisa criticamente é a exclusividade 

desse cânone eurocentrado como critério normativo para o filosofar, assim empobrecendo a 

própria razão filosófica ao excluir seu campo de experiência e não alcançando uma pluralidade 

epistêmica. Nesse contexto, a filosofia da libertação não rejeita a tradição europeia, mas 

descentraliza, abrindo, rigorosamente, espaço filosófico para novos sujeitos e saberes que, 

historicamente, ficaram de fora. 

3.1 ALTERIDADE E EXTERIORIDADE 

 

É neste contexto de reconhecimento do Outro como sujeito ativo e legítimo, e não objeto 

de dominação ou anulação, que a Filosofia da Libertação de Dussel se destaca como um 

embasamento teórico fundamental. Partindo para o conceito de exterioridade em Dussel, 

inicialmente influenciado pela fenomenologia heideggeriana, sua filosofia ainda se vinculava à 

tradição ontológica ocidental. Contudo, o contato com a obra Totalidade e Infinito, de 

Emmanuel Lévinas, foi decisivo para que Dussel operasse um deslocamento de uma ética 

ontológica para uma ética da alteridade, fundamentando sua Filosofia da Libertação a partir da 

realidade concreta da América Latina. 

Dussel critica firmemente a ontologia da totalidade, por considerá-la incapaz de pensar 

o Outro em sua plena alteridade. Nesse enfoque ontológico, o Outro é sempre compreendido 

como uma diferença determinada pela negatividade em relação ao fundamento – ou seja, 



13 
 

como categorias do não-ser (não-europeu, não-homem, não-branco, não-ser), historicamente, 

essas categorias sustentaram as opressões coloniais, patriarcais e econômicas. Neste contexto, 

Dussel desenvolve a noção de exterioridade em sua filosofia, compreendendo o espaço no qual 

o Outro se manifesta não como parte da totalidade do sistema-mundo, mas precisamente fora 

dela, como algo que foge às determinações do ser. O Outro, nesse sentido, não é apenas o 

‘diferente’, uma variação interna ao Mesmo, mas sim o ‘distinto’, cuja manifestação exige um 

rompimento radical com a estrutura de identidade-fundamento que sustenta a lógica ontológica. 

A exterioridade é, assim, o ‘fora’ do sistema, o ‘além do ser’, o lugar do Outro que não é 

assimilável ao Mesmo, desse modo Dussel demonstra a transformação de sua metafísica 

[...] o saber pensar o mundo desde a exterioridade alterativa do outro. E saber pensar 

não só a negatividade do ente que dá lugar à novidade ôntica em seu remontar à origem 

do mundo, ao fundamento, ao ser. É saber pensar o mesmo ser desde a exterioridade 

que o julga […] Metafísica é saber pensar o sistema, o mundo, a partir da negatividade 

ontológica (já que a negatividade de um Adorno, por exemplo, termina sempre por 

afirmar o ser, o ontológico, embora seja como utopia futura). Nós, ao contrário, 

negamos o próprio ser e sua utopia, em nome não de uma utopia futura, mas de uma 

utopia presente: os povos periféricos, as classes oprimidas, a mulher e o filho. 

(DUSSEL, 1977c, p. 54). 

A exterioridade é, portanto, o espaço da revelação do Outro como sujeito histórico 

concreto e interpelante, aquele que fala desde fora do sistema. Dessa maneira, podemos 

observar que a noção de exterioridade em Dussel articula-se com a crítica ao eurocentrismo, à 

colonialidade do saber e do poder. Se a exterioridade constitui o fundamento a partir do qual o 

Outro se manifesta, é no conceito de alteridade que Dussel aprofunda a compreensão desse 

Outro em sua radical diferença e dignidade. A alteridade, nesse sentido, não se constitui em 

uma simples diferença ontológica que possa ser absorvida pelo “Mesmo” da racionalidade 

hegemônica europeia. E sim o oposto, para Dussel, a alteridade representa o Outro em sua 

singularidade irredutível e, sobretudo, em sua dimensão ético-política como vítima da 

totalidade europeia, cuja interpelação exige uma resposta de libertação. 

No pensamento de Lévinas, também se insere uma crítica contundente à totalidade, ao 

compreender que, nesse sistema, o Outro só existe enquanto função do Mesmo, parte de uma 

síntese ou de um sistema de inteligibilidade. O conhecimento, enquanto ontologia, tende a 

reduzir o Outro àquilo que é compreensível dentro dos quadros do Mesmo. Desse modo, 

Lévinas desenvolve o conceito de alteridade como transcendência, o Outro não é uma variante 

do Eu, o Outro é o absolutamente outro (autrui), irredutível às experiências, conceitos ou 

conhecimentos do sujeito. O Outro se apresenta fora da totalidade, como um excedente que não 

pode ser englobado ou reduzido a qualquer estrutura ontológica ou epistêmica. O Rosto, 



14 
 

que manifesta essa transcendência de maneira concreta, impõe sua existência e, 

simultaneamente, resiste à apropriação, categorização e ao domínio. Assim, o rosto não é 

apenas uma metáfora sensorial, mas o acontecimento da alteridade. Dussel apropria-se dessa 

concepção levinasiana, mas a radicaliza ao inseri-la no contexto histórico e geopolítico da 

América Latina. Para a Filosofia da Libertação, o ‘rosto do Outro’ não é uma abstração 

fenomenológica, mas assume densidade histórica e material, como Dussel demonstra: 

Porque a experiência inicial da Filosofia da Libertação consiste em descobrir o ‘fato’ 

opressivo da dominação, em que sujeitos se constituem ‘senhores’ de outros sujeitos 

[...] O pobre, o dominado, o índio massacrado, o negro escravo, o asiático das guerras 

do ópio, o judeu nos campos de concentração, a mulher objeto sexual, a criança sujeita 

a manipulações ideológicas (também a juventude, a cultura popular e o mercado 

subjugados pela publicidade) não conseguirão tomar como ponto de partida, pura e 

simplesmente, a ‘estima de si mesmo’. O oprimido, o torturado, o que vê ser destruída 

a sua carne sofredora, todos eles simplesmente gritam, clamando por justiça: – Tenho 

fome! Não me mates! Tem compaixão de mim! – é o que exclamam esses infelizes 

(DUSSEL, 1995, p. 18) 

 

Desse modo, Dussel reelabora a ética da alteridade a partir do chão histórico da América 

Latina e transformando o conceito de rosto em uma categoria ética-política capaz de examinar 

as múltiplas formas de exclusão e opressão. Compreendendo o pensamento decolonial em 

Dussel marca uma ruptura radical com a pretensão de universalidade do saber filosófico 

europeu e denuncia o epistemicídio promovido pela modernidade europeia. Essa ruptura 

implica uma reconfiguração do que se entende por filosofia e do saber filosófico: o ponto de 

partida não é um ‘eu’ abstrato e universalizante, mas sim o sujeito histórico situado, 

particularmente as vítimas dos sistemas de opressão. 

3.2 ALTERIDADE NO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

Após compreendermos os conceitos de alteridade e exterioridade de Enrique Dussel, 

demonstra-se fundamental investigar suas potencialidades concretas na educação. Portanto, a 

presente pesquisa volta-se para as contribuições específicas do pensamento decolonial para 

pensar um ensino decolonial de Filosofia no ensino médio. Isso envolve não apenas a adição de 

novos conteúdos, mas também a realização de uma profunda transformação epistêmica e 

pedagógica. Tal transformação possa desafiar o elitismo intelectual, desconstruir o 

eurocentrismo curricular e possibilitar os estudantes a se reconhecerem como sujeitos de saber. 

No ensino de filosofia, isso se articula no deslocamento de um cânone eurocêntrico e 

autorreferente para um currículo que valorize as múltiplas racionalidades – indígenas, africanas, 

latino-americanas, orientais – como fontes legítimas de sujeitos e saberes. Essa 



15 
 

abordagem promove uma profunda ampliação epistêmica, pois os estudantes não apenas 

acessam uma pluralidade de saberes antes silenciados, mas também são convidados a 

reconhecer-se como sujeitos produtores de conhecimento. 

Dussel critica as pedagogias tradicionais por não se abrirem à alteridade, o que resulta 

na manutenção de modelos epistemológicos hegemônicos. Sua filosofia da libertação propõe, 

assim, uma pedagogia que, em vez de reproduzir relações de poder opressoras baseadas no 

saber já constituído, fomenta relações de escuta, reconhecimento e diálogo. Isso leva o ensino 

de filosofia a abandonar a condução conservadora de uma divisão histórica tradicional 

(antiguidade, idade média, modernidade e contemporaneidade) e autoral tradicional (limitada, 

muitas vezes, a pensadores gregos, alemães, ingleses e franceses). A finalidade é, 

consequentemente, democratizar o conhecimento filosófico e assumir a tarefa de formação 

ético-crítica dos sujeitos, funcionando como um exercício de escuta da alteridade, de resistência 

aos sistemas excludentes de pensamento e de abertura à diversidade de horizontes. 

4. PANORAMA HISTÓRICO-CURRICULAR DO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

De acordo com artigo 36, § 1º, inciso III da Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional - LDB de 96: “Os conteúdos, as metodologias e as formas de avaliação serão 

organizados de tal forma que ao final do ensino médio o educando demonstre: [...] domínio dos 

conhecimentos de Filosofia e de Sociologia necessários ao exercício da cidadania.” 

Neste contexto, a Filosofia não era estabelecida como disciplina obrigatória e isolada no 

currículo do Ensino Médio. Em vez disso, ela foi mencionada como um conhecimento que o 

aluno deveria dominar ao final dessa etapa de ensino. O conteúdo filosófico deveria ser 

articulado ao currículo mas não assegurava uma disciplina específica para os conhecimentos 

filosóficos. Esse inciso, específicamente, foi revogado pela Lei nº 11.684/2008, onde se 

estabeleceu, objetivamente, a inclusão da Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias 

em todas as séries do ensino médio. O Plano Nacional de Educação (PNE), até então vigente, 

2001-2010, não detalhou componentes específicos da Filosofia, pela formulação em um período 

pré-obrigatoriedade como disciplina. A Resolução CNE/CEB nº 1/2009 dispôs sobre a 

implementação gradativa, inicialmente em 2009 em pelo menos um dos anos do Ensino Médio, 

e o prosseguimento em todos anos do Ensino Médio até 2011. 

Após o fim da vigência decenal do PNE de 2001, houve longa tramitação, cercada por 

disputas políticas e debates econômicos, até o novo plano ser aprovado e sancionado pela Lei 

nº 13.005/2014, estabelecendo o PNE 2014-2024. Embora o foco seja metas, estratégias e 



16 
 

diretrizes gerais para a qualidade, equidade e gestão da educação, desta vez a formulação do 

plano, já constava a obrigatoriedade da disciplina específica de Filosofia no ensino médio. 

O Novo Ensino Médio (NEM) foi sancionado pela Lei nº 13.415/2017 e orientou a 

redação final da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) homologada em 2017-2018, onde 

alterou nominalmente a obrigatoriedade das disciplinas Filosofia e Sociologia, tornando-as 

componentes curriculares da área de conhecimento Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. 

Dessa forma, a Filosofia como disciplina obrigatória isolada, constou de 2008 até 2017, 9 anos. 

A BNCC se desenvolveu com foco em competências e habilidades, assim trouxe 

competências gerais para educação básica, e competências específicas e habilidades específicas 

de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas para o Ensino Médio. A filosofia permanece incluída, 

mas em um cenário fragmentado, os estudos de filosofia se mantém obrigatórios mas não se 

assegura a carga horária disciplinar específica. Diante desse cenário, investigaremos tanto a 

filosofia no conteúdo curricular, quanto às competências e habilidades específicas e suas 

implicações no ensino de filosofia. 

Delimitando a pesquisa ao estado de Minas Gerais, o início da obrigatoriedade da 

disciplina Filosofia, tinha como referência central o documento Conteúdo Básico Comum 

(CBC), desenvolvido em 2005. O CBC foi definido como proposta curricular e sua estrutura 

segue uma divisão de análise temáticas a partir de três grandes campos de investigação: Ser 

Humano, correspondente em grande medida a Antropologia Filosófica; Agir e Poder, 

correspondentes a Ética e Filosofia Política; Conhecer, correspondente a Teoria do 

conhecimento. E no interior de cada campo de investigação são colocados temas centrais e 

complementares, além de conceitos que podem auxiliar na delimitação dos temas. 

Por exemplo, os temas Natureza, Cultura, Corpo e Psiquismo ao campo de investigação 

1 - Ser Humano, dentro desses temas, os conceitos dualismo, monismo, racionalidade, 

consciência. Outro exemplo no campo de investigação 2 - Agir e Poder, os seguintes temas os 

valores, liberdade e determinismo, indivíduo e comunidade, e dentro desses temas, os conceitos 

Ser e dever ser, juízos de fato, juízo de valor, universalismo, relativismo, bem, mal, belo, feio, 

sociedade, conflito, violência, força, autoridade, público e privado. 

Podemos observar que nessas orientações, não se especificam filósofos ou correntes 

filosóficas, desse modo os professores e professoras poderiam escolher diferentes filósofos, 

escolas filosóficas para trabalhar os temas-problemas, o próprio CBC ressalta o respeito a 

liberdade do professor: 



17 
 

“As indicações aqui presentes não devem ser compreendidas como planos de aula que 

substituam as estratégias didáticas de cada professor em particular. Pensamos que 

esses conteúdos só terão sentido se forem objeto de apropriações didáticas criativas, 

vivas e adequadas às realidades singulares das salas de aulas.” (CBC, s/d p. 6.) 

 

Ao enfatizar que as estratégias e conteúdos presentes só ganharão sentido se 

contextualizados pelos professores, assim se respeita as particularidades regionais, os 

professores e os alunos, não submetendo o ensino de filosofia em lógicas excludentes, como 

em delimitações enciclopédicas. 

Essa estrutura do CBC perdurou, sob revisões até 2012, quando implementou-se o 

programa “Reinventando o Ensino Médio” que buscava articular conteúdo com áreas de 

empregabilidade, disciplinas voltadas ao mercado de trabalho eram ofertadas em ampliação de 

carga horária, turno diurno se implementou o “sexto horário” e noturno se implementou o 

“quinto horário”. O programa foi encerrado em 2015 pela Resolução SEE nº 2.742/2015 que 

pôs fim ao programa e a carga horária ampliada. Com o fim do programa, o foco volta-se ao 

CBC, que só deu lugar em 2018 com o desenvolvimento do Currículo Referência de Minas 

Gerais, alinhado à BNCC. 

4.1 CÂNONE TRADICIONAL E NECESSIDADE DE RUPTURA 

 

Para análise curricular foram selecionados três livros didáticos de filosofia, refletindo 

três recortes temporais, o primeiro no período de início da obrigatoriedade do ensino de 

filosofia, o segundo em um período de estabilização da disciplina e o terceiro já próximo ao 

contexto atual, desde a implementação do Novo Ensino Médio e orientações da BNCC. 

No livro “Filosofando: Introdução à Filosofia” em sua 4ª edição de 2009, segue-se uma 

estrutura que equilibra temas e história da filosofia, o livro oferece um quadro cronológico que 

apresenta filósofos, escolas filosóficas e o contexto histórico que estão inseridos. Iniciando 

na Antiguidade, se apresenta a filosofia grega antiga, período pré-socrático com as escolas 

jônica, itálica e eleática situadas no Século VI a.C. 

Em seguida do Século V a.C ao III a.C, se apresenta o período clássico com escola 

socrática, sofística e pós-socrática com helenismo, estoicismo, epicurismo e ceticismo. Ainda 

na antiguidade, do Século I a.C ao IV d.C, se apresenta a filosofia romana antiga com Cícero, 

Sêneca e Marco Aurélio, e a filosofia cristã com neoplatonismo de Plotino e filosofia patrística. 

É notável que esse período que o livro apresenta sobre “Antiguidade” do período VI 

a.C até IV d.C, se limita a antiguidade greco-romana, não se apresenta perspectivas de fora, 



18 
 

diálogos entre gregos e egípcios, nem saberes de civilizações antigas que pudessem aproximar, 

geograficamente, os temas abordados. Na continuação do quadro cronológico, a Filosofia Cristã 

predomina a Idade Média, iniciado no Século III a VIII, apresentando filósofos como Santo 

Agostinho, Boécio e Alcuíno, a partir do Século IX, apresenta-se diálogos com filósofos árabes 

como Avicena, Alkindi e Averróis, este último já no Século XII, em seguida se apresenta o 

auge da escolástica com Santo Alberto e São Tomás de Aquino, e a escola de Oxford 

representada por Grosseteste, Roger Bacon e Guilherme de Ockham se encerra o período da 

Idade Média. 

Nesse período, o livro apresenta filósofos e ideias para além de uma visão europeia, 

mesmo que sob um contexto histórico marcado pela ascensão do Cristianismo, são apresentados 

filósofos árabes mas se limita a isso, outras perspectivas não são levantadas. O quadro 

cronológico também apresenta uma breve visão do Renascimento, apresenta-se filósofos do 

Humanismo como Nicolau de Cusa, Giordano Bruno, Thomas More, Montaigne e Maquiavel, 

entre os Séculos XV e XVI, o quadro até cita como contexto histórico que nesse período iniciou- 

se a colonização portuguesa no Brasil, mas não mobiliza filósofos e saberes filosóficos que 

surgiram fora da Europa no mesmo período. 

Na Modernidade, o quadro cronológico apresenta as três grandes correntes filosóficas 

Racionalismo, Empirismo e Iluminismo com os filósofos tradicionais de cada corrente, 

novamente no contexto histórico é citado, ao lado do Iluminismo, o acontecimento da 

Conjuração Mineira no Brasil, mas também novamente o período moderno, o que se apresenta 

de filosofia e conhecimento filosófico, se limita a uma modernidade europeia. Na 

Contemporaneidade, marcada a partir do Século XIX, apresenta-se os filósofos e suas correntes 

filosóficas do Idealismo, Romantismo, Positivismo, Socialismo, Utilitarismo e filósofos 

“independentes” que são apontados Kierkegaard e Nietzsche. Mas no final do quadro 

cronológico apresenta-se o Brasil na contemporaneidade com Ecletismo, Positivismo, Escola 

de Recife e Reação Espiritualista, com os nomes de Frei Francisco de Mont'Alverne, Miguel 

Lemos, Tobias Barreto, Silvio Romero e Farias Brito. 

É interessante que citam alguns nomes brasileiros, e após o quadro cronológico, também 

aparece em “Correntes Filosóficas do Século XX” os nomes de Miguel Reale e Tércio Sampaio 

Ferraz na Filosofia do Direito, mas o que é ainda irrisório. Podemos interpretar que no período 

de início de obrigatoriedade do ensino de Filosofia, os livros didáticos precisavam “legitimar” 

a disciplina, e para isso privilegiaram os clássicos, e seguiram uma lógica eurocêntrica e 

excludente, onde a razão filosófica “nasce” na Grécia antiga, evolui pela Europa, os filósofos 

e as contribuições filosóficas africanas, indígenas e 



19 
 

latino-americanas são invisibilizadas, o que infringe a lei que já estava em vigência, a lei 

11.645/2008, que inclui no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 

“História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 

Assim podemos compreender que o que é passado aos estudantes que a lógica era a 

“Europa pensa o mundo” e nós interpretamos a Europa, isso consolidado acaba por naturalizar 

sujeitos passivos sem poder de produção de conhecimento e transformação social. 

O segundo livro didático analisado foi “Filosofia - Experiência do Pensamento” de 

Sílvio Gallo, utilizado pelo PNLD (Plano Nacional do Livro e Material Didático) entre 2018 e 

2020. No início da apresentação do livro, Gallo enfatiza que a filosofia não deve ser pensada 

como conjunto de conteúdos para decorar e esquecer depois. E que “esse livro foi pensado para 

mediar sua experiência de pensar filosoficamente”. 

Dessa forma, ele pretende colocar o estudante em contato com a prática filosófica, 

conceitos e problemas tradicionais e contemporâneos. Estruturalmente, o livro possui uma 

divisão de cinco unidades temáticas-problemáticas - “Como pensamos?” (Origem do 

pensamento filosófico); “O que somos?” (Antropologia Filosófica); “Por que e como agimos?” 

(Ética e valores morais); “Como nos relacionamos” (Política, Poder, Estado); “Problemas 

contemporâneos” (Limites do conhecimento, desafios éticos e políticos contemporâneos). 

Em cada unidade, segue uma lógica pedagógica, com três capítulos principais, 

“Colocando o problema, A filosofia na história e Em busca do conceito”. O conteúdo se 

demonstra relevante na medida que apresenta filósofos tradicionais da antiguidade grega, idade 

média e modernidade, mas trabalha também autores contemporâneos e debates atuais como 

tecnociência, democracia e bioética. Em relação ao primeiro livro analisado, a estrutura do livro 

didático produzido por Gallo, proporciona uma progressão de dificuldade e estimula o “pensar 

próprio” do aluno, assim rompendo com abordagens que privilegiam uma ordem cronológica 

que perpetua uma noção de “evolução” do pensamento. 

Entretanto, a ruptura metodológica que prioriza a problematização no lugar da 

progressão cronológica, ainda persistem problemas na bibliografia, massivamente europeia. 

Onde não se trata de ausência pontuais de filósofos, filósofas e saberes filosóficos indígenas, 

africanos e latino-americanos, mas limitações epistemológicas que não ofertam uma pluralidade 

epistêmica. 

Mesmo que o livro seja muito aberto à cultura pop e cotidiano brasileiro, ao sugerir 

leituras, filmes e documentários brasileiros, latinos, africanos, orientais. Essas referências não 

aparecem como base teórica e fonte de autoridade filosófica, apenas objeto de análise e 



20 
 

reflexão social e cultural. Dessa forma podemos interpretar um eurocentrismo 

instrumentalizado, onde pensamos criticamente os problemas contextualizados mas o que é 

oferecido como ferramentas, ainda são apenas legitimadas ferramentas europeias. 

No livro “Do seu jeito: Filosofia” de Silvio Gallo de 2024, a organização do livro 

apresenta cinco unidades temáticas - “Como pensamos”; “O que somos?”; “Por que e como 

agimos?”; “Como nos relacionamos em sociedade?”; “Problemas contemporâneos: ética e 

política”. Assim, Gallo segue um modelo deslocado da linha do tempo tradicional da história 

da filosofia, e segue uma abordagem por problemáticas alinhadas à BNCC. Essa nova mudança 

gera o trabalho com competências que envolvem temas contemporâneos como racismo 

estrutural, desigualdades e povos originários. Além de oferecer uma enorme consonância com 

a BNCC, ao oferecer um quadro com competências gerais, específicas da área de Humanas e 

Sociais Aplicadas, habilidades mobilizadas e temas contemporâneos transversais trabalhados 

capítulo a capítulo. 

É interessante notar que logo na unidade 1, se apresenta a filosofia e outras formas de 

pensar, além das tradicionais distinção senso comum, mitologia e filosofia, também se 

apresenta o pensamento africano, ancestral e afrodiaspórico, além de apresentar o pensamento 

ameríndio, dentre esse o pensamento brasileiro. Inicia-se enfatizando a pluralidade dos saberes 

africanos tradicionais com figuras de Aimé Césaire, Fanon, Mbembe, Oyèrónkè Oyewùmi. 

Além de uma bela conexão com pensamento afro-brasileiro, destacando Lélia Gonzalez e Sueli 

Carneiro. E em pensamento brasileiro, se apresenta os intelectuais de povos originários, figuras 

como Davi Kopenawa e Ailton Krenak que desenvolvem compreensões diferentes sobre 

ancestralidade e sobre a relação ser-natureza. 

Ainda na introdução, Gallo afirma: 

“com base no pensamento europeu e ocidental a filosofia teria surgido na Grécia por 

volta do século VII a.C. Porém essa afirmação desconsidera tradições de pensamento 

de outros lugares e períodos diversos filósofos gregos como Tales de Mileto, Pitágoras 

e Heródoto contavam ter viajada ao Egito onde conheceram sábios com os quais 

aprenderam muito dessa maneira possamos dizer que as origens da filosofia estejam 

em terras africanas entre os egípcios com a ideia de rekhet, a busca pela verdade, um 

exercício de amor pelo saber que estaria relacionado com que posteriormente os 

gregos chamariam de filosofia." (GALLO, 2024, p.18) 

Interessante essa problematização que não nega a relevância da Grécia antiga para 

fundamentação do que é filosofia, mas “desnaturaliza” uma narrativa consolidada e abre espaço 

para uma compreensão plural, intercultural da história dos saberes e constituição da filosofia. 

O livro também oferece ao final, uma linha do tempo sobre "A filosofia na história" adicionando 

nomes como de Viveiros de Castro, norte-americanas como Angela Davis e bell 



21 
 

hooks. Assim podemos notar um avanço da inclusão temática que incluiu filósofas negras e 

filósofos indígenas mas em sistemas filosóficos ainda permanece uma lógica eurocêntrica. 

O eurocentrismo não se apresenta em delimitação cronológica mas com as críticas, ainda 

tímidas, sobre o colonialismo em filósofos africanos e indígenas, permanece uma forte 

autoridade epistemológica europeia. Ao diagnosticar esses desafios persistentes no ensino de 

filosofia, se compreende a necessidade de um projeto decolonial que não apenas inclua mas 

marque uma ruptura com o alicerce epistemológico do ensino de filosofia. 

4.2 RESPALDO NORMATIVO PARA PROPOSTA DECOLONIAL 

 

Partindo do contexto educacional atual, investigaremos a viabilidade e respaldo 

curricular nas bases normativas da Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Inaugurando as 

competências gerais da educação básica, a competência geral 1 já demonstra consonância com 

a proposta decolonial fundamentada na filosofia dusseliana; 

Valorizar e utilizar os conhecimentos historicamente construídos sobre o mundo 

físico, social, cultural e digital para entender e explicar a realidade, continuar 

aprendendo e colaborar para a construção de uma sociedade justa, democrática e 

inclusiva (BRASIL, 2018, p. 9). 

 

Nesta primeira competência geral, a valorização e utilização de conhecimentos 

historicamente construídos, oferece a possibilidade de deslocamento da centralidade epistêmica 

tomada pela modernidade européia, crítica central no pensamento decolonial. A partir da 

exterioridade, Dussel propõe no reconhecimento do Outro, a valorização de oprimidos dos 

sistemas de exclusão colonial, econômico e político. Desse modo, o ensino decolonial de 

filosofia se alinha fundamentalmente com a competência geral 1, tornando um campo fértil para 

a justiça epistêmica, promovendo a inclusão ativa de saberes indígenas, afrodescendentes, 

orientais e periféricos, historicamente marginalizados pela tradição filosófica eurocêntrica. Na 

competência geral 6, também podemos observar o destaque a valorização a diversidade de 

saberes e vivências; 

Valorizar a diversidade de saberes e vivências culturais e apropriar-se de 

conhecimentos e experiências que lhe possibilitem entender as relações próprias do 

mundo do trabalho e fazer escolhas alinhadas ao exercício da cidadania e ao seu 

projeto de vida, com liberdade, autonomia, consciência crítica e responsabilidade 

(BRASIL, 2018, p. 9) 

A valorização da diversidade de saberes é um passo crucial para um ensino decolonial 

de filosofia, pois rompe com o paradigma europeu que historicamente definiu a estrutura 

curricular de filosofia. Neste contexto, o ensino de filosofia pode adotar epistemologias 

indígenas, africanas, latino-americanas, gerando a legitimidade de suas racionalidades, não 

apenas como ampliação curricular, mas uma construção ética e política que visa a formação 



22 
 

de sujeitos autônomos e politicamente situados. Os atributos de liberdade, autonomia, 

consciência crítica e responsabilidade são fundamentais para a filosofia da libertação. 

Permitindo aos sujeitos marginalizados, o reconhecimento ativo de suas culturas, lutas e saberes 

legitimados. Adiante, na competência geral 9, nota-se em consonância alguns dos objetivos e 

potencialidades do ensino decolonial de filosofia; 

Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, fazendo-se 

respeitar e promovendo o respeito ao outro e aos direitos humanos, com acolhimento 

e valorização da diversidade de indivíduos e de grupos sociais, seus saberes, 

identidades, culturas e potencialidades, sem preconceitos de qualquer natureza 

(BRASIL, 2018, p. 9) 

Essa competência serve como excelente descrição de objetivos pedagógicos-políticos 

da filosofia da libertação. Ao enfatizar o exercício da empatia, do diálogo e a promoção do 

respeito ao Outro, alinha-se diretamente ao desenvolvimento dos conceitos de alteridade e 

exterioridade em Dussel. Onde a ética não se inicia na falsa totalidade europeia, mas sim no 

grito do Outro — daquele que sofre a opressão e a exclusão. Nesse contexto, a autêntica empatia 

não se limita a uma disposição afetiva, mas em um movimento de escuta ativa e de 

reconhecimento da exterioridade do Outro. Ao destacar o acolhimento e a valorização da 

diversidade de indivíduos e seus saberes, esta competência ressalta a finalidade do ensino 

decolonial de filosofia: valorizar os sujeitos e saberes marginalizados, dar voz aos oprimidos, 

excluídos e colonizados, confrontar o epistemicídio e combater preconceitos de qualquer 

natureza. Após compreendermos as conexões entre a Filosofia da Libertação e as Competências 

Gerais da Educação Básica, agora podemos esmiuçar essa articulação no âmbito mais 

específico do Ensino Médio, ao analisar as competências específicas delineadas pela própria 

BNCC para a área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, permitindo-nos analisar de forma 

mais precisa como o pensamento decolonial pode ser operacionalizado no ensino de filosofia. 

A competência específica 1 apresenta diversas convergências com a Filosofia da Libertação de 

Dussel; 

Analisar processos políticos, econômicos, sociais, ambientais e culturais nos âmbitos 

local, regional, nacional e mundial em diferentes tempos, a partir da pluralidade de 

procedimentos epistemológicos, científicos e tecnológicos, de modo a compreender e 

posicionar-se criticamente em relação a eles, considerando diferentes pontos de vista 

e tomando decisões baseadas em argumentos e fontes de natureza científica. 

(BRASIL, 2018, p. 571) 

Ao propor a análise de processos políticos, econômicos, sociais, ambientais e culturais 

em diversos âmbitos, a ótica decolonial oferece uma profunda potencialidade para o 

desenvolvimento de posicionamentos críticos e contextualizados, pilar da filosofia da 

libertação. O destaque à pluralidade de procedimentos epistemológicos alinha-se 

intrinsecamente com a filosofia dusseliana, que busca romper com a centralidade epistêmica 



23 
 

imposta pela modernidade europeia. Ao enfatizar formas diversas de conhecimento, essa 

competência abre espaço para o reconhecimento de epistemologias não-europeias, 

aproximando-se da justiça epistêmica que a filosofia da libertação busca. Na competência 

específica 5, também encontra convergências com preocupações centrais da Filosofia da 

Libertação de Dussel; “Identificar e combater as diversas formas de injustiça, preconceito e 

violência, adotando princípios éticos, democráticos, inclusivos e solidários, e respeitando os 

Direitos Humanos.” (BRASIL, 2018, p. 577) 

A Filosofia da Libertação é, fundamentalmente, uma ética de combate à opressão, cujo 

ponto de partida é o clamor do Outro: o sujeito concreto colonizado, dominado e excluído. 

Nesse sentido, a competência ao estabelecer a capacidade de ‘Identificar e combater as diversas 

formas de injustiça, preconceito e violência’, demonstra profunda consonância com o 

pensamento dusseliano. Adentrando a competência específica 5, também podemos notar 

consonâncias com uma das habilidades específicas projetadas para a competência, a habilidade 

EM13CHS504: 

Analisar e avaliar os impasses ético-políticos decorrentes das transformações 

culturais, sociais, históricas, científicas e tecnológicas no mundo contemporâneo e 

seus desdobramentos nas atitudes e nos valores de indivíduos, grupos sociais, 

sociedades e culturas (BRASIL, 2018, p. 577) 

E também na habilidade EM13CHS601: 

Identificar e analisar as demandas e os protagonismos políticos, sociais e culturais dos 

povos indígenas e das populações afrodescendentes (incluindo as quilombolas) no 

Brasil contemporâneo considerando a história das Américas e o contexto de exclusão 

e inclusão precária desses grupos na ordem social e econômica atual, promovendo 

ações para a redução das desigualdades étnico-raciais no país. (BRASIL, 2018, p. 579) 

 

Ao propor a análise de impasses ético-políticos, há um alinhamento direto a um dos 

pontos cruciais da filosofia dusseliana: a investigação crítica da modernidade europeia como 

raiz das exclusões epistêmicas e do encobrimento de sujeitos e saberes da América Latina, que 

se tornou periferia com a ascensão da Europa como centro. E também, a referência às 

'transformações culturais, sociais, históricas, científicas e tecnológicas no mundo 

contemporâneo' indica uma abordagem contextualizada, o que converge intrinsecamente com 

o objetivo da Filosofia da Libertação, um pensamento decolonial que parte da realidade 

concreta da América Latina. Mantendo forte ligação entre as competências e a filosofia da 

libertação de Dussel, podemos também destacar a competência específica 6: 

Participar do debate público de forma crítica, respeitando diferentes posições e 

fazendo escolhas alinhadas ao exercício da cidadania e ao seu projeto de vida, com 

liberdade, autonomia, consciência crítica e responsabilidade. (BRASIL, 2018, p. 578) 



24 
 

Ao valorizar o debate público como instrumento de construção democrática, se alinha 

diretamente com o pensamento dusseliano, que desenvolve sua metafísica baseada na ética 

através do conceito de alteridade. Desse modo, o estímulo à participação crítica dos estudantes 

reforça a noção de que a cidadania não é passiva, mas se realiza na práxis coletiva e consciente. 

Nesse contexto, os princípios de liberdade, autonomia e responsabilidade, frequentemente 

articulados por Dussel à ideia de sujeito ético libertador, são fundamentais. Ao basear o 

exercício da cidadania nesses pilares, possibilita-se um genuíno respeito à alteridade, conforme 

proposto pela Filosofia da Libertação. 

Dessa maneira, podemos avaliar que a proposta de um ensino decolonial de filosofia 

não só se fundamenta e encontra respaldo nos princípios normativos da BNCC, mas é também 

crucial para a valorização do protagonismo dos povos historicamente marginalizados na 

América Latina, especialmente no Brasil. Aqui, onde a mentalidade colonial ainda se manifesta, 

é essencial conceber uma educação que capacite os estudantes a pensar filosoficamente desde 

suas próprias realidades. 

5. “FILOSOFAR DESDE A PERIFERIA”: ENSINO DECOLONIAL DE FILOSOFIA 

 

Como evidenciado nos capítulo anteriores, persistem lógicas eurocêntricas, tanto em 

enciclopédia, através dos padrões de “história da filosofia” quanto em metodologia, através da 

mínimas inclusões temáticas e coadjuvância ou inexistência de filósofos, filósofas e filosofias 

não-europeias. Assim partiremos para um ponto propositivo do projeto, considerando todo 

referencial teórico abordado anteriormente e o contexto educacional brasileiro contemporâneo, 

marcado pelo Novo Ensino Médio e orientações normativas da BNCC. 

A ênfase em “filosofar desde a periferia” segue a lógica dusseliana ao utilizar o sistema- 

mundo entre Centro e Periferia, não se tratando apenas de uma categoria geopolítica mas uma 

representação da exterioridade, um espaço ontológico, que reconhece a situacionalidade e 

história dos sujeitos, suas vozes e saberes que não foram legitimados pelos padrões 

hegemônicos. O objetivo não é substituir uma hegemonia por outra, mas pluralizar as 

possibilidades de pensamento, sem mais restringir ninguém a ser objeto de reflexão. 

E na duplicidade da compreensão sobre a periferia, a proposta se enriquece, ao ressaltar 

as experiências de periferias urbanas e rurais, onde se localiza processos históricos de 

desigualdades raciais, sociais e epistêmicas, além de carências, se encontra potências em 

interculturalidade, diversidade religiosa, de gênero e étnico-racial, tudo isso carrega um 

potencial epistêmico que deve ser reconhecido em um ensino de filosofia comprometido com a 

formação integral de estudantes. 



25 
 

É de suma importância enfatizar que a finalidade não é instrumentalizar o ensino de 

filosofia para questões identitárias, mas reconhecê-las dentro desses processos históricos, as 

identidades que perpassam, sem dissolução das individualidades. Desse modo, buscaremos 

sistematizar os princípios de um ensino decolonial de filosofia. 

5.1 PRINCÍPIOS PEDAGÓGICOS 

 

O primeiro princípio pedagógico deve-se fundamentar na exterioridade dusseliana, 

compreendendo que o ensino de filosofia não parte de uma “neutralidade”, mas desvela a 

mesma, que na verdade, disfarça um ponto de vista eurocêntrico. Reconhecer a exterioridade 

requer filosofar desde a periferia, e não sobre a periferia, os sujeitos e seus saberes devem ser 

ressaltados ativamente durante o processo de ensino e aprendizagem. 

A aplicação pedagógica desse princípio, deve considerar a situacionalidade do sujeito e 

do pensamento filosófico, assim os professores e professoras podem possibilitar aos estudantes 

problematizar os principais temas filosóficos, considerando as contribuições filosóficas 

decoloniais, além de suas realidades concretas. Por exemplo, problematizar desde o que 

consideramos como “antiguidade”, romper a concepção tradicional de antiguidade grega, com 

o objetivo de torná-la mais plural e conceitualmente mais precisa. 

O segundo princípio compromete-se com o combate ao epistemicídio, entendido como 

a inferiorização e exclusão sistemática de saberes e racionalidades não-europeias. Esse 

princípio exige que as escolhas de conteúdo, metodologias e a própria postura docente devem 

romper com uma visão hierárquica de conhecimento filosófico, de modo que as contribuições 

filosóficas latinas, indígenas, africanas, orientais não sejam inferiorizadas diante as 

contribuições europeias. 

A aplicação pedagógica desse segundo princípio, deve introduzir filósofos, filósofas e 

filosofias que tensionam concepções tradicionais. Por exemplo, as tradicionais mitologias 

grega, romana e nórdica permaneça como exemplo para se compreender o fenômeno do mito, 

mas que se inclua a mitologia ou “folclore” brasileiro, além de figuras mitológicas africanas, 

em diálogo e em pé de igualdade às tradicionais, reconhecendo os sujeitos e saberes desses 

territórios como também produtores de conhecimento filosófico. 

O terceiro princípio exige-se a alteridade dusseliana, onde o reconhecimento do Outro 

não como objeto de reflexão, mas como sujeito ético inassimilável. Assim reconhecer e ouvir o 

Outro, não apenas prestar atenção e captar o que se diz, mas um ato ético-político que reconhece 

e emparelha quem dialoga. A aplicação pedagógica desse princípio, deve valorizar a mediação 

e a oralidade como formas legítimas de produzir e transmitir saberes. 



26 
 

O quarto princípio orienta-se no conceito de pluriversalidade, assim reconhecendo a 

pluralidade de cosmovisões, filosofias e racionalidades legítimas. A aplicação pedagógica desse 

quarto princípio, deve-se manifestar na interculturalidade crítica, que estabelece o diálogo entre 

diferentes culturas e epistemologias, mas visa combater as causas estruturais de injustiças 

sociais, raciais e epistêmicas4. Por exemplo, os professores e professoras podem instigar os 

estudantes a refletirem sobre quem produz o conhecimento e para quais fins, e investigarem as 

relações dos conhecimentos produzidos e prática social, possibilitando o caminho do abstrato à 

concretude situada. 

O quinto princípio deve-se fundamentar e visar a libertação como horizonte 

ético-político, assim indo além da formação para o mercado de trabalho ou continuação da 

carreira acadêmica, deve-se formar para pensar criticamente as questões universais, 

pluriversais, sociais e individuais, de modo que oriente os estudantes, a possibilidade de libertar 

das injustiças sociais, raciais e epistêmicas. 

A aplicação pedagógica desse quinto princípio, exige ser conjunta aos anteriores, de 

modo que apresente a relevância contínua do ensino de filosofia, impactando as dimensões 

sociais, históricas e existenciais na constituição do ser. 

5.2 METODOLOGIA E RECURSOS DIDÁTICOS 

 

Propor uma metodologia para um ensino decolonial de filosofia, exige operar pela 

práxis de libertação, iniciando na escuta do Outro, legitimando-o como sujeito ético igual Eu, 

mas não assimilável ao Eu. Tanto professor quanto estudantes devem exercitar essa escuta, que 

ativamente compreende e acolhe o que o outro diz, e politicamente analisa e reflete sobre a 

lógica interna do outro. 

O segundo movimento dessa metodologia é resgatar criticamente os saberes que 

sofreram com os processos de epistemicídio, assim na escuta ativa e legítima do Outro podemos 

rememorar os saberes e sujeitos invisibilizados ou excluídos. Dessa forma, se enfatizando a 

oralidade nesse processo, permite aos estudantes investigarem em suas realidades, os saberes 

não-escritos, o que foi preservado ou invisibilizado ao longo da história. O terceiro movimento 

é compreender a situacionalidade da exterioridade, um ensino decolonial de filosofia ocorre 

nesse espaço que ficou de fora da totalidade europeia, o que 

 

 

4 Conceito desenvolvido pela filósofa Miranda Fricker que define injustiça epistêmica como um problema 

ético-epistêmico que se manifesta como injustiça testemunhal, quando um indivíduo tem sua credibilidade 

questionada devido a preconceitos; e como injustiça hermenêutica, manifestado por grupos estruturalmente 

excluídos de produção de conceitos. 



27 
 

exige pensarmos desde a periferia. Assim possibilita os estudantes terem uma consciência 

social e política situada. 

Agora articularmos recursos didáticos que se apoiem nessa metodologia, devemos 

utilizar uma diversidade contínua de ferramentas e materiais, inicialmente filósofos e filósofas 

latino-americanos como Dussel, Leopoldo Zea, Graciela Hierro e Sueli Carneiro, bem como 

indígenas como Daniel Munduruku, Davi Kopenawa e Ailton Krenak. A inclusão não apenas 

de nomes não-europeus mas que suas contribuições rompem com os padrões tradicionais de 

lógicas eurocêntricas, mas também oferecem ferramentas próximas de nossas realidades para 

pensarmos nossas questões, assim o principal recurso didático contínuo é a inclusão 

bibliográfica e temáticas decoloniais. 

Outro recurso didático são manifestações culturais como tradições ancestrais, crenças 

locais podem servir de formas plurais de introduzir a filosofia, distinguindo de mito, senso 

comum. Além de manifestações artísticas como filmes, documentários, livros que possibilitem 

a reflexão filosófica sobre as identidades e territórios como As veias abertas da América Latina 

de Galeano, Cidade de Deus de Meirelles e Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus. E 

também gêneros musicais situados, como funk brasileiro, samba, bossa nova, tango argentino, 

jongo e axé, entre outras manifestações artísticas que rompem com hegemonia cultural 

constituída em lógicas eurocêntricas, assim valorizam e legitimam as identidades e expressões 

culturais disruptivas. 

5.3 EXEMPLOS PRÁTICOS DE ENSINO DECOLONIAL 

 

Dada a metodologia e sugestões de recursos didáticos, propõem-se agora, práticas de 

ensino que se alinhem a todo referencial teórico apresentado. As práticas aqui são de caráter 

sugestivo, de modo que se mantém abertas para alteração, contextualização, aperfeiçoamento 

ou reformulação. O que não implica fragilidade teórica, e sim o oposto, compreende-se e 

celebra-se a potencialidade de adaptações que promovam o reconhecimento de saberes e o 

exercício da alteridade. 

A primeira proposta são intervenções decoloniais a partir de datas históricas, o que 

oportuniza o combate ao epistemicídio, analisar criticamente acontecimentos e sujeitos 

históricos de nossas realidades concretas, de modo que tensionam narrativas hegemônicas. Um 

exemplo é a data de 22 de abril, que marca a chegada dos portugueses em nossas terras, assim 

propor aos alunos, problematizarem as noções de descobrimento, invasão ou achamento, o 

objetivo não é apenas o confronto de narrativas, mas investigar as interpretações históricas 

atravessadas por relações de poder. 



28 
 

A segunda proposta é desenvolver um observatório de injustiças e transformações, o 

objetivo é construir com os estudantes, investigações sobre colonialidades no cotidiano, e a 

partir de suas realidades concretas, propor soluções. Por exemplo, analisar por que algumas 

culturas são vistas como “mais intelectuais” do que outras? Qual a “régua” que mede isso? 

A terceira proposta é organizar o debate filosófico decolonial, onde possa se exercitar a 

alteridade que se escute o Outro, e também o combate ao epistemicídio. O professor ou a 

professora, inicialmente realiza aulas expositivas sobre os filósofos e ideias que serão 

trabalhadas no debate, assim funcionará como forma de fixação do conteúdo. Oferecendo aos 

alunos, duas posições que possam se antagonizar, uma tradicional hegemônica e uma decolonial 

ou disruptiva, os alunos se dividem em dois grupos na sala, o professor no centro da sala, explica 

o tema e abre uma rodada de argumento, e deve levantar indagações a cada argumento levantado 

por ambos grupos, de modo que os instiguem a serem mais rigorosos e sistemáticos. 

Ao final de cada rodada, o professor questiona se alguém se concordou com o argumento 

ou pontos levantados pelo grupo contrário, caso ocorra, quem concordou deve mudar de lado e 

ir para o outro grupo, esse momento é importante o professor ou professora ressaltar a 

importância da honestidade intelectual, onde deve-se valorizar a coragem de mudar de ideia e 

pensar autonomamente, não apenas querer “vencer”. 

O debate acaba com o fim de argumentos dos alunos ou das indagações do professor ou 

professora, ou pode acabar quando um dos grupos ficarem vazios, nesse caso haveria 

“vencedor”. Mas o que deve-se destacar que o objetivo final é a pluralidade epistêmica, onde 

se torna legítimo as diferentes formas de conhecer e conceituar filosoficamente. Assim quem 

sempre “vence” é a filosofia, é o filosofar. 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A pesquisa demonstrou que ao detectar as lógicas eurocêntricas que perpassam o 

ensino de filosofia e seus efeitos em processos de exclusão e invisibilização epistêmica, se 

constitui a urgência de repensar um ensino de filosofia sob perspectivas decoloniais, alinhada a 

documentos normativos da educação básica. 

No plano teórico, a pesquisa apresenta potencialidades epistêmicas ao defender a 

inclusão e legitimação de sujeitos e saberes situados na exterioridade, nesse movimento se 

promove a pluralidade epistêmica. No âmbito prático, a pesquisa apresenta potencialidades 

pedagógicas através da centralidade da alteridade, compreendida como escuta ativa e 

reconhecimento do Outro, e também após legitimar sujeitos e saberes de fora da hegemonia 



29 
 

eurocentrada, permite aos estudantes a possibilidade de reconhecimento no conteúdo estudado, 

pertencimento em ambiente escolar ou universitário, além possibilitar a construção da 

confiança intelectual dos estudantes, desde que a postura docente articule instrução de conteúdo 

e acolhimento pedagógico. 

Devemos também reconhecer os desafios que a proposta pode enfrentar, a relação 

Escola-Estado pode apresentar resistências em currículos rígidos, tempo escolar fragmentado e 

centralidade em avaliações externas. Soma-se a isso, o desafio da própria formação docente, as 

estruturas tradicionais de cursos de graduação de filosofia, muitas vezes não apresentam 

filosofias não-europeias, assim exigindo um esforço autodidata de professores e professoras. 

Por fim, a pesquisa demonstra-se fertíl para trabalhos interdisciplinares, considerando os 

diálogos entre Filosofia, as Ciências Humanas e Sociais Aplicadas podem desenvolver 

potencialidades práticas e avanço teórico de uma educação plural, inclusiva, acolhedora e 

comprometida com a formação crítica dos estudantes. 



30 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

ANJOS, José Edemilson Pereira dos. A exterioridade metafísica do “outro” na filosofia 

da libertação de Enrique Dussel. In: Semana de Mobilização Científica, 21., 

2018. Disponível em: https://ri.ucsal.br/server/api/core/bitstreams/50df0987-d47c- 

4cb9-b567-7744a3e0da1e/ content Acesso em 21 dez. 2025 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda; MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando: 

introdução à filosofia. 4. ed. rev. São Paulo: Moderna, 2009. 479 p. 

BRASIL. Lei 10.639. Altera a Lei 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as 

diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede 

de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá 

outras providências. Brasília, DF: Presidência da República, 9 jan. 2003. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm. 

Acesso em 13 nov. 2025 

 Lei 11.645/2008. Altera a Lei nº 9.394/1996. Inclui no currículo oficial da rede de 

ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e 

Indígena”. Brasília, DF: Presidência da República, 10 mar. 2008. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11645.htm. 

Acesso em: 13 nov. 2025. 

 Lei nº 14.986. Dispõe sobre a mudança na Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, para incluir a obrigatoriedade de abordagens fundamentadas nas 

experiências e nas perspectivas femininas nos conteúdos curriculares do ensino 

fundamental e médio; e institui a Semana de Valorização de Mulheres que 

Fizeram História no âmbito das escolas de educação básica do País. Diário Oficial 

da União: Seção 1, página nº 3, Brasília, DF: Presidência da República, 26 set. 

2024. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023- 

2026/2024/lei/l14986.htm. Acesso em: 14 nov. de 2025. 

 . Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 

2018. Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-br/escola-em-tempo- 

integral/BNCC_EI_EF_110518_versa ofinal.pdf. Acesso em: 22 jun. 2025 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 

2005. Tese de Doutorado em Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo: 

FEUSP. p. 339. 2005. Disponível em: https://repositorio.usp.br/item/001465832. 

Acesso em: 06 jun. 2025 

CERQUEIRA, Vinícius Santana. O dispositivo de racialidade e o epistemicídio no 

pensamento de Sueli Carneiro. 2023. Orientação de Yara Adario Frateschi. 

Campinas, SP: [s.n.], 2023. TCC. (1 recurso online ( 76 p.)), digital, arquivo PDF. 

Disponível em: https://hdl.handle.net/20.500.12733/11947. Acesso em: 10 jun. 2025. 

DALLA ROSA, Luís Carlos. A alteridade e a relação pedagógica no pensamento de Enrique 

Dussel. In: Diálogo, n. 19, p. 131-144, 2011. Disponível em: 

https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Dialogo/issue/view/37. Acesso em: 09 jun. 
2025 

DA SILVA, José Vicente Medeiros. Filosofia, responsabilidade e educação em Enrique Dussel. 

Perspectiva Filosófica, Recife, n. 38, p. 91-107, 2012. 
DUSSEL, Enrique. Filosofia da libertação na América Latina. São Paulo, Piracicaba: 

Loyola, UNIMEP,[s.d.] 

 Para uma ética da libertação latino-americana. São Paulo: Loyola, vol 5, 1977. 

 1492- o encobrimento do outro, Trad. de Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes. 

GALLO, Sílvio. Filosofia: experiência do pensamento. São Paulo: Scipione, 2016. 328 p 

 Do seu jeito: Filosofia: área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas: volume único: 

Ensino Médio. 1. Ed. São Paulo. Ática, 2024. Disponível em: 

https://www.edocente.com,br/pnld/obra/leitor-pdf/do-seu-jeito-filosofia-volume-unico 

-pnld-ensino-medio-2026/?obrald=13725 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11645.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/l14986.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/l14986.htm
http://www.gov.br/mec/pt-br/escola-em-tempo-integral/BNCC_EI_EF_110518_versa
http://www.gov.br/mec/pt-br/escola-em-tempo-integral/BNCC_EI_EF_110518_versa


31 
 

JESUS, Rodrigo Marcos de. Ensino de Filosofia, Colonialidade e Eurocentrismo. 2021. 1 

recurso online (238 p.) Tese (doutorado) - Universidade Estadual de Campinas, 

Faculdade de Educação, Campinas, SP. Disponível em: 20.500.12733/1641903. Acesso 

em: 21 nov. 2025. 

SOFISTE, Juarez. Filosofia Latino-americana: filosofia da libertação ou libertação da 

filosofia? in Revista Ética & Filosofia Política, vol 8, n°1. Juiz de Fora: UFJF, 2005. 

MARQUES, M. KAUARK, P. BIRCHAL,T. Filosofia, proposta curricular (Ensino Médio). 

Belo Horizonte, Secretaria Estadual de Educação do Estado de Minas Gerais, s/d. 

MINAS GERAIS. Secretaria de Estado da Educação. Currículo Referência de Minas 

Gerais - CRMG. 2024. Disponível em: 

https://curriculoreferencia.educacao.mg.gov.br/index.php/plano-de-cursos-crmg. Acesso 

em: 17 ago. 2025 

PANSARELLI, D. Enrique Dussel e a pedagogia latinoamericana. In: Clássicos do 

pensamento pedagógico: olhares entrecruzados [online]. vol. 9. p. 245-265. 2019. 

Disponível em: https://books.scielo.org/id/fjnhs/pdf/boto-9786558240273.pdf. Acesso em 

11 jun. 2025 


